
Peter Cuijpers

 

  

Psalm 119 

LLIIEEFFDDEE  VVOOOORR  GGOODDSS  
WWOOOORRDD  



2  Liefde voor Gods Woord 

INHOUD 

 
Woord Vooraf........................................................................................4 
PSALM 119...........................................................................................6 

Liefde voor Gods Woord..............................................................................6 
De schrijver .................................................................................................6 
Een alfabet ..................................................................................................7 
Waar liggen onze waarden?........................................................................8 

ALEPH ..................................................................................................9 
Het Woord als bron van geluk .....................................................................9 

BETH ..................................................................................................17 
De reinigende kracht van het Woord ......................................................... 17 

GIMEL.................................................................................................27 
Gods Woord geeft onderscheidingsvermogen en raad ............................. 27 

DALETH..............................................................................................34 
Het Woord maakt levend en richt ons op................................................... 34 

HE .......................................................................................................39 
De macht van het Woord........................................................................... 39 

VAU.....................................................................................................46 
Overwinning door het Woord..................................................................... 46 

ZAIN....................................................................................................52 
Troost door het Woord............................................................................... 52 

CHETH................................................................................................60 
Volharding door het Woord........................................................................ 60 

TETH...................................................................................................69 
De onschatbare waarde van het Woord .................................................... 69 

JOD.....................................................................................................74 
Inzicht door het Woord van God................................................................ 74 

CAPH ..................................................................................................81 
Troost en ondersteuning door het Woord .................................................. 81 

LAMED................................................................................................86 
Gods Woord houdt eeuwig stand .............................................................. 86 

MEM....................................................................................................91 
Wijsheid door het Woord ........................................................................... 91 

 



Liefde voor Gods Woord  3 

NUN ....................................................................................................96 
Het Woord als bron van licht en kracht...................................................... 96 

AIN ....................................................................................................111 
Recht en gerechtigheid door het Woord.................................................. 111 

PE .....................................................................................................117 
Het Woord verspreidt licht en maakt verstandig ...................................... 117 

TSADE..............................................................................................125 
IJver voor het Woord ............................................................................... 125 

KOPH................................................................................................137 
Ervaring door het Woord ......................................................................... 137 

RESCH .............................................................................................145 
Liefde voor Gods Woord.......................................................................... 145 

SCHIN...............................................................................................150 
Vrede door Gods Woord.......................................................................... 150 

THAU ................................................................................................157 
Hulp door het Woord ............................................................................... 157 

Noten ................................................................................................165 
 



4  Liefde voor Gods Woord 

WOORD VOORAF 

Met niet minder dan 176 verzen is Psalm 119 de langste 
van alle Psalmen. Voor sommigen is hij het toppunt van 
saaiheid. Iemand heeft hierover het volgende gezegd: ‘Deze 
Psalm is het meest inhoudsloze product dat ooit het papier 
zwart heeft gemaakt. Met deze Psalm was een ketter beter te 
vermurwen geweest dan met zeven boetepsalmen. Had de 
schrijver toch iets meegedeeld van die veel genoemde 
eigenschappen van zijn torah-studie…’  

Ieder mag natuurlijk zijn eigen oordeel over deze Psalm 
hebben. Oppervlakkige lezers vinden deze Psalm eentonig en 
saai, maar het moge duidelijk zijn dat degene die de 
bovengenoemde opmerking heeft gemaakt niets van deze 
Psalm heeft geleerd.  

In de Joodse Tsennerenne (Vrouwenbijbel) wordt de 
volgende vraag gesteld: Waarom begint de Torah met de letter 
B en niet met een A (Aleph א)? Het antwoord is duidelijk:  

 De letter B is in het Hebreeuws (Beth ), en Bethב
betekent huis. De letter Beth heeft drie zijden en is aan de 
vierde zijde open, net zoals een huis, waarvan de deur 
openstaat. De Torah is een huis, waar iedereen naar binnen 
kan. 

Psalm 119 is te vergelijken met de tabernakel – de tent 
waarin God woonde gedurende de reis van het volk Israël door 
de woestijn. Iemand die tegen de buitenkant van de tabernakel 
aankeek vond het maar saaie en troosteloze aanblik. Wat men 
[boven de witte omheining] zag was een dekkleed van 
tachasvellen dat over de gehele tent was gespannen. Veel 
uitleggers menen dat we aan zeekoeienhuid moeten denken. 
Een grauw kleed dat bescherming moest bieden tegen de 
[weers]invloeden van buiten. Iets waar je niet echt van onder de 
indruk komt! Als men echter een kijkje nam binnen in de 

 



Liefde voor Gods Woord  5 

tabernakel veranderd de zaak. Onder dit grauwe kleed gingen 
drie andere dekkleden schuil. Van buiten naar binnen: 
Roodgeverfde ramsvellen, een kleed van geitenhaar en het 
onderste kleed was een kleed van getweernd fijn linnen, 
blauwpurper, roodpurper en scharlaken, met kunstig geweven 
cherubs (Ex.26:1vv). Een priester die de tabernakel 
binnenstapte zag dit prachtige kleed dat verlicht werd door de 
gouden kandelaar. Alles wat zijn oog aanschouwde was een en 
al pracht en heerlijkheid. Alle voorwerpen in het heilige waren 
van zuiver goud, ook de planken waren overtrokken met goud. 
In combinatie met de prachtige kleuren van het voorhangsel en 
het onderste dekkleed moet dit alles een geweldige indruk 
hebben gemaakt.  

Ik kende Psalm 119 van de ‘buitenkant’. Door 
omstandigheden, vergelijkbaar met de ervaring van de dichter, 
heb ik me de moeite genomen om Psalm 119 binnen te 
stappen. Hoewel ik er eerst tegenop zag werd ik gegrepen door 
de schoonheid en pracht van deze Psalm. Wat ik hierover 
geschreven heb, is mijn persoonlijke ervaring en beleving. Ik 
neem u enkel mee op de wandeling die ikzelf door deze Psalm 
heb gemaakt. Misschien dat de meditaties wat licht kunnen 
geven. Ze bevatten de indruk die de tekst en het Bijbelgedeelte 
op me maakte. Zo is het ook geschreven. Vaak heb ik gebruik 
gemaakt van de persoonlijke vorm “ik” in plaats van “u” of het 
generaliserende “wij”. Mocht iemand voelen dat het “ik” toch 
een “wij” kan worden, dan zou dat een fijne winst zijn. 

 

Venlo, zomer 2006 

 

Peter Cuijpers 



6  Liefde voor Gods Woord 

PSALM 119 

Liefde voor Gods Woord 

In Psalm 119 is iemand aan het woord die ‘vol’ is van het 
Woord van God. Gods Woord is het thema van deze Psalm. Op 
vijf verzen na nl. vs. 84, 90, 121, 122, 132 wordt er op een of 
andere manier gesproken over het Woord.  

De psalmdichter maakt gebruik van verschillende 
uitdrukkingen.1 Hij spreekt over de wet des HEREN (vs. 1), Zijn 
getuigenissen (vs. 2), Zijn wegen (vs. 3), Uw bevelen (vs. 4), 
enzovoort. 

De schrijver 

We weten niet wie deze Psalm geschreven heeft. Het kan 
David, Asaf of één van de Korachieten zijn geweest. Matthew 
Henry en Spurgeon schrijven deze Psalm toe aan David. Dit is 
echter gissen. De naam van de psalmdichter is niet vermeld. 
De schrijver is onbekend. We kunnen echter opmaken dat hij 
een grote liefde had voor Gods Woord. Het was zijn streven om 
dit Woord in alle facetten van zijn leven te gehoorzamen. 

Wie de schrijver ook is geweest; achter hem stond de 
Heilige Geest. Hij behoort tot de heilige mensen die van 
Godswege hebben gesproken, door de Heilige Geest gedreven 
(2 Petr.1:21). De ik-figuur heeft veel overeenkomsten met de 
Heer Jezus. De Heer Jezus is het vlees geworden Woord (Joh. 
1:1vv.). Van Hem staat – profetisch - geschreven dat Gods wet 
in Zijn binnenste is (Ps. 40:9b). Jezus zei: ‘Ik doe altijd wat Hem 
welbehaaglijk is’ (Joh.8:29). Bij de psalmdichter vinden we 
hetzelfde verlangen om Gods Woord te gehoorzamen - om 
‘altijd’ te doen wat God welbehaaglijk is. Hij kon echter ‘dwalen’ 
(vs. 67; 176). Dit kan nóóit van de Heer Jezus worden gezegd. 

 



Liefde voor Gods Woord  7 

Hij heeft geen zonde gedaan (1 Petr. 2:22), noch gekend (2 
Kor. 5:21). In Hem is geen zonde (1 Joh. 3:5b). Alléén Hij kon 
zeggen: ‘Wie van u overtuigd Mij van zonde?’ (Joh. 8:46). De 
Psalmdichter ‘dwaalde’. God liet verdrukking toe in zijn leven 
opdat hij het Woord – weer - zou gehoorzamen.  

Op verheven wijze wordt in deze psalm de liefde voor het 
Woord van God tot uitdrukking gebracht zoals onze Heiland die 
als Mens bezat, tijdens zijn leven hier op aarde. Bellet wijst er 
bovendien op, dat deze Psalm in zijn volle profetische karakter 
de taal is van het ware Israël, wanneer het zich tot God zal 
bekeren en zijn lang genegeerde uitspraken ter harte zal 
nemen.2

Een alfabet 

Deze Psalm telt tweeëntwintig perikopen van ieder acht 
regels. De regels in elke perikoop afzonderlijk beginnen met 
één letter van het Hebreeuwse alfabet. De eerste acht regels 
beginnen met Aleph, de volgende acht met Beth en zo verder 
tot Thau (vs. 169-176). Luther sprak van het ‘gouden ABC der 
christenen’ en Spurgeon heeft deze Psalm ‘het gouden alfabet’ 
genoemd. 

Met 176 verzen is deze Psalm de langste uit de vijf 
boeken van de Psalmen. Een onuitputtelijke mijn. De liefde van 
de psalmdichter voor het Woord van God is zo aanstekelijk dat 
je maar één verlangen hebt: je door hem laten meenemen. Wij 
hebben het ‘gehele’ Woord van God tot onze beschikking. 
Paulus schrijft dat hij het Woord van God ‘voleindigd’ heeft. Dat 
betekent: hij heeft het tot volheid gebracht - volledig gemaakt 
(Kol. 1:25); er hoeft niets meer aan toegevoegd te worden. De 
dichter moest het - alleen - met de Torah3  doen. Ons is zoveel 
méér gegeven. Maar de dichter maakt ons beschaamd door zijn 
liefde voor het weinige dat hij tot zijn beschikking had.  



8  Liefde voor Gods Woord 

Waar liggen onze waarden? 

De liefde voor Gods Woord zien we ook in de prioriteiten 
die de dichter stelde: voedsel (vs. 103), slaap (vs. 55, 62) of 
rijkdom (vs. 14, 72, 127, 162), het was allemaal ondergeschikt 
aan het Woord van God. Hoever wil ik gaan als het gaat om de 
Bijbel? Voedsel, slaap en geld. Dit rijtje kunnen we uitbreiden 
met tal van andere zaken die op zichzelf niet verkeerd zijn. Er 
zijn tijden in mijn leven dat ik moet kiezen. Misschien kan ik 
carrière maken. Ik krijg een functie aangeboden waarvan ik 
weet dat er dingen van mij worden gevraagd die in strijd zijn 
met de Bijbel. Waar kies ik voor? Of ik heb de hele nacht hard 
gewerkt. Ik ben bek af. Ik wil niets liever dan zo snel mogelijk 
mijn bed inkruipen. Opeens hoor ik de stem van de Heer. Hij 
vraagt of ik iets voor Hem wil doen (vgl. Luk. 5:1vv). Wat weegt 
op dat moment zwaarder - de stem van de Heer of mijn bed? In 
ons leven hebben we te maken met grote en kleine 
kruispunten. Telkens opnieuw moeten we beslissingen nemen. 
Uit de keuzes die we maken zal blijken waar onze waarden 
liggen. 

 



Liefde voor Gods Woord  9 

א ALEPH  

(vs. 1- 8) 

Het Woord als bron van geluk 

‘Welzalig zij, die onberispelijk van wandel zijn, die in de wet 
des HEREN gaan. Welzalig zij, die zijn getuigenissen 
bewaren, die Hem van ganser harte zoeken’ (vs. 1-2) 

De psalmdichter noemt mensen die zich in hun wandel 
laten leiden door het Woord van God ‘welzalig’.4 Daar begint hij 
mee. Hij heeft in zijn eigen leven ervaren dat je pas écht 
gelukkig – welzalig – bent, als je het Woord van God 
gehoorzaamt. Welzalig ben je als je zijn getuigenissen bewaart, 
en God met je hele hart zoekt (vs. 2). Kennis hebben van het 
Woord is één ding, het Woord van God ‘bewaren’ is een ander 
ding. Kennis gaat vooraf aan bewaren. Als ik het Woord van 
God niet ken, weet ik ook niet wat God van mij vraagt. Hoe zou 
ik de wil van God leren kennen als ik mijn Bijbel niet ken! Om 
onberispelijk te kunnen wandelen (vs. 1), zal ik eerst moeten 
weten wat Gods gedachten zijn. Paulus en Timotheüs baden 
voor de Kolossers dat ze vervuld mochten worden met de 
kennis van Gods wil (Kol. 1:9). Er wordt voor veel dingen 
gebeden. Maar zelden of nooit horen we dat op een bidstond 
voor een gemeente – of gelovigen – wordt gebeden dat ze 
vervuld mogen worden met de kennis van zijn wil. Om 
onberispelijk van wandel te kunnen zijn, of zoals Paulus het 
uitdrukt: ‘om de Heer waardig te kunnen wandelen’ (Kol. 1:10), 
hebben we wijsheid en geestelijk inzicht nodig. In Hebreeën 5 
worden we opgeroepen om door de gewoonte onze zinnen te 
oefenen, om zowel het goede als het kwade te (kunnen) 
onderscheiden (vers 14). Hoe kom ik aan wijsheid en geestelijk 
inzicht? Hoe kan ik mijn zinnen oefenen? Door het lezen en 



10  Liefde voor Gods Woord 

bestuderen van het Woord van God! God ‘van ganser harte’ 
zoeken, gaat samen met de Bijbel onderzoeken. De dichter 
zegt echter dat kennis alleen niet gelukkig maakt. Je bent pas 
gelukkig als kennis samengaat met ‘bewaren’. De Heer Jezus 
zegt: ‘Wie mijn geboden heeft (kennis), en ze bewaart 
(gehoorzaamd), die is het die Mij liefheeft; en wie Mij liefheeft, 
zal door mijn Vader worden geliefd; en Ik zal hem liefhebben en 
Mijzelf aan hem openbaren’ (Joh. 14:21). Mijn liefde ‘voor’ de 
Heer Jezus hangt dus samen met mijn gehoorzaamheid ‘aan’ 
de Heer Jezus!  

‘Die ook geen onrecht plegen, maar wandelen in zijn 
wegen’ (vs. 3a) 

‘Wandelen in zijn wegen’ betekent hier weer: het Woord 
van God gehoorzamen. Het ‘plegen van onrecht’ maakt mij 
alleen maar ongelukkig. Als ik het Woord van God ken, en ik 
zondig, krijg ik een slecht geweten. Het kan zijn dat daardoor 
de verhouding tussen mij en andere mensen wordt verstoord. 
Zonde - onrecht - verstoort in iéder geval mijn geluk en mijn 
verhouding met God. Zonde is de ‘stoorzender’ die tussen ons 
en God instaat. Pas als we onze zonden belijden kan de 
‘verbinding’ weer worden hersteld. Als we berouw hebben over 
onze zonden, en God zeggen wat voor ‘onrecht’ we gedaan 
hebben, zal Hij ons de zonden vergeven en ons reinigen van 
alle ongerechtigheid (1 Joh. 1:9). God gaat er vanuit dat we in 
zijn wegen wandelen en niet zondigen. Maar áls we zondigen, 
wij hebben een voorspraak – Iemand die de zaak van een 
ander op zich neemt en hem te hulp komt - bij de Vader. Jezus 
Christus de Rechtvaardige. Hij is het zoenoffer voor onze 
zonden; en niet voor onze zonden alleen, maar ook voor de 
hele wereld (1 Joh. 2:1-2).  

 



Liefde voor Gods Woord  11 

‘Gij hebt uw bevelen geboden, ‘opdat’ men die ijverig 
onderhoude’ (vs. 4) 

God heeft ons zijn Woord gegeven. Door dit Woord te 
lezen en te onderzoeken, verstaan we wat de wil van de Heer is 
(Ef. 5:17). Het woordje ‘opdat’ is doelbepalend. God heeft ons 
de Bijbel niet gegeven om als ‘pronkstuk’ weg te zetten in onze 
boekenkast. Nee, daarvoor is het Woord van God te kostbaar. 
Het is Gods bedoeling wat we de Bijbel lezen en gehoorzamen. 
Dit doen is mooi. Maar dit ‘ijverig’ doen, zou helemaal mooi zijn!  

‘Och, dat mijn wegen vast waren om uw inzettingen te 
onderhouden. Dan zou ik niet beschaamd staan, als ik op al 
uw geboden zie’ (vs. 5-6) 

Deze verzuchting van de dichter klinkt ons niet vreemd in 
de oren. Hoe onstandvastig kunnen we zijn in onze wegen. Hoe 
vaak merken we niet op dat we (weer) ongehoorzaam zijn 
geweest aan het Woord van God. We staan ‘beschaamd’! We 
schamen ons omdat we iets wel of niet hebben gedaan 
waarvan we wisten dat dit niet naar Gods gedachten was. We 
herkennen dit allemaal wel. Geef de moed niet op! Neem een 
voorbeeld aan de dichter. In zijn verzuchting klinkt het 
voornemen door om Gods ‘inzettingen’ (opnieuw) te 
onderhouden. Let op het kleine woordje ‘al’. Hoe vlug lezen we 
hier overheen! De dichter wilde zien op ‘al’ Gods geboden. Hij 
zei niet bij zichzelf: ‘ik zal wel eens bekijken wat wel of niet in 
mijn straatje past.’ Nee, hij wilde héél het Woord gehoorzamen. 

Wij geloven dat de hele Bijbel, van de eerste bladzijde 
van Genesis, tot de laatste bladzijde van Openbaring, het 
onfeilbare en geïnspireerde Woord van God is. ‘Alle’ Schrift is 
door God ingegeven’ (2 Tim. 3:16). Is het ook ons voornemen 
om op ‘al’ Gods geboden te zien? Anders gezegd: ‘Zijn wij 
bereid om héél het Woord van God te gehoorzamen - ook de 
Schriftplaatsen die zwaar op de maag liggen?’  



12  Liefde voor Gods Woord 

‘Ik zal U loven in oprechtheid des harten, wanneer ik uw 
rechtvaardige verordeningen leer’ (vs. 7) 

Na de verzuchting van vers 5, en het voornemen om zich 
weer opnieuw aan het Woord van God toe te wijden (vers 6), 
krijgt de dichter het verlangen om God te loven: ‘Ik zal u 
loven…’ Hoe meer ik mij verdiep in de Bijbel - en bereid ben om 
eruit te leren - hoe groter het verlangen wordt om God te loven. 
Het één gaat samen met het ander! In Johannes 4 komt het 
thema ‘aanbidding’ ter sprake. Als je nog maar net ‘zoekende’ 
bent, vraag ik je, om in alle rust en stilte, het Johannes 
Evangelie te gaan lezen. Je zult onder de indruk komen van de 
liefde van God. Als we de Heer Jezus aannemen, mogen we 
ons een kind van God noemen (Joh. 1:12). We worden uit God 
geboren (Joh.1:13). Hoe dit in zijn werk gaat maakt de Heer 
Jezus duidelijk aan Nicodémus, de leraar van Israël (Joh. 3:1-
8).  

God wil ons eeuwig leven geven. Om dit mogelijk te 
maken moest de Heer Jezus, aan het kruis sterven. Van nature 
zijn wij kinderen van de dood - gebeten door de slang (de 
duivel). Het dodelijke slangengif doet zijn werk in ons. Er is 
maar één manier om in leven te blijven: Geloof in de Heer 
Jezus die Zelf onze zonden in zijn lichaam heeft gedragen op 
het hout (1 Petr. 2:24). Mozes had een de slang van koper 
gemaakt en die op een paal verhoogd. Iedere Israëliet die in de 
woestijn door een slang werd gebeten, was ten dode 
opgeschreven. Maar hij/zij kon toch in leven blijven. Hoe? Door 
zijn/haar blik op die koperen slang te richten. 

Lees Johannes 3:14-16 en Numeri 21:4-9. God heeft de wereld zo lief 
gehad, dat Hij zijn eniggeboren Zoon heeft gegeven, opdat ‘ieder’ – 
ook u/jij – die in Hem gelooft, niet verloren gaat maar eeuwig leven 
heeft (Joh. 3:16). Richt de blik op Hem, geloof in Hem, en u/jij zult 
behouden worden. 

In Johannes 4 zien we dat God ‘ieder’ mens op het oog 
heeft - ook al hebben we het nog zo bont gemaakt in ons leven! 
De Heer Jezus ‘moest’ door Samaria gaan. Waarom? Omdat 

 



Liefde voor Gods Woord  13 

God een Samaritaanse vrouw op het oog had die door alle 
mensen met de nek werd aangekeken. Door de Joden, omdat 
ze een gruwelijke hekel aan Samaritanen hadden (vs. 9b). Door 
haar stadsgenoten, omdat ze met een man samenwoonde die 
niet haar wettige man was (vs. 16-18). De Heer Jezus kent ons 
door en door. Voor Hem hebben we niets te verbergen! Maar 
voor dit soort mensen is Hij gekomen. Hén biedt Hij het water 
aan dat springt tot in het eeuwige leven (vs. 14). In vers 21-24 
geeft Hij haar – en ons – onderwijs over aanbidding. Gerizim of 
Jeruzalem? Dit is niet meer belangrijk! Jezus zegt: ‘Er komt een 
uur, en het is er, dat de ware aanbidders de Vader zullen 
aanbidden in geest en waarheid; immers de Vader zoekt zulke 
aanbidders.’ Aanbidding moet ‘in geest en waarheid’ zijn, of 
zoals de psalmdichter het zegt: ‘met een oprecht hart’. Eerlijk 
en in overeenstemming met de waarheid. Hoe méér we in de 
Bijbel gaan lezen, hoe beter we God leren kennen. De Vader 
‘zoekt’ aanbidders… Als we een kind van God zijn, mogen we 
God aanspreken als Vader. Hij is naar ons op zoek, en verlangt 
ernaar dat wij Hem gaan danken en aanbidden. We hoeven 
daarvoor niet naar Jeruzalem, of welke plaats dan ook, te 
reizen. Thuis in onze (binnen)kamer mogen we de Vader loven 
en aanbidden voor de gave van zijn Zoon. Een hart dat 
‘oprecht’ is, is als de ‘onvervalste’ kostbare nardus waarmee 
Maria de voeten van de Heer Jezus zalfde (Joh. 12:3). 
Daarmee is niet gezegd dat we dan maar thuis moeten blijven 
zitten. Er zijn veel gelovigen die, om wat voor reden dan ook, 
niet naar een gemeente gaan. Als excuus wordt dan vaak 
aangevoerd: ‘je kunt God ‘overal’ aanbidden.’ Dat is waar! Maar 
de eredienst in de (plaatselijke) gemeente is bij uitstek de 
plaats van aanbidding. Als ‘een Maria’ de kostbare onvervalste 
nardus laat stromen, wordt het huis met de geur van de balsem 
vervuld (Joh. 12:3). Zo is het ook in de eredienst. Gelovigen zijn 
vergaderd rondom de tekenen van brood en wijn. Ze zijn op 
uitnodiging van de Heer Jezus gekomen om Hem te gedenken. 
Daar mogen we als het ware door de knieën gaan, en de 
voeten van de Heer Jezus zalven. Alle aanwezigen kunnen dan 
meegenieten van de kostbare geur die het huis vervuld.  



14  Liefde voor Gods Woord 

‘Uw inzettingen zal ik onderhouden’ (vs. 8a) 
In vers 4 heeft de dichter uitgelegd dat God zijn bevelen 

heeft geboden, opdat ‘men’ die ijverig onderhoude. Daar 
spreekt hij nog in algemene zin. Het Woord van God is aan de 
mensen gegeven om het te onderhouden. In vers 5 spreekt hij 
zichzelf verzuchtend toe: ‘Och, dat mijn wegen vast waren om 
uw inzettingen te onderhouden.’ Maar hier is hij heel 
vastberaden: ‘Uw inzettingen zal ik onderhouden.’ Hier vinden 
we de vastberadenheid die ook zo kenmerkend was voor 
Daniël. Van Daniël staat geschreven: ‘Daniël nu nam zich voor, 
zich niet te verontreinigen met de koninklijke spijze of de wijn 
die de koning placht te drinken’ (Dan. 1:8). Daniël hield vast 
aan de spijswetten, 5 zoals de HEERE die in de Torah had 
laten optekenen. Hij had zich ‘voorgenomen’ om zich niet te 
verontreinigen door voedsel of wijn. Hij richtte zich niet naar de 
wet(ten) van de Babyloniërs, maar naar de wet van God. In de 
wereld gelden heel andere wetten en regels dan in het 
koninkrijk van God. Vasthouden aan het Woord van God, 
betekent wel eens ‘nee’ zeggen. Zijn wij ja knikkers, of durven 
we ook – wel eens - ‘nee’ te zeggen omdat we willen 
vasthouden aan de Bijbel? 

‘verlaat mij niet geheel en al’ (vs. 8b) 
Als wij net zo vastberaden zijn als de psalmdichter kan 

het voorkomen dat we er helemaal alleen voor komen te staan. 
Uit het vervolg van deze Psalm kunnen we opmaken dat hij van 
alle kanten werd belaagd omdat hij trouw aan de Torah wilde 
vasthouden. Even een opsomming waar we zoal mee te maken 
kunnen krijgen: 

• Smaad en verachting (vs. 22a, 42, 141a). 

• Bespotting (vs. 51a). 

• Men zal ons proberen ‘te vangen’ in strikken (vs. 61a, 
110) 

 



Liefde voor Gods Woord  15 

• We zullen voor leugenaar worden uitgemaakt (vs. 69) 

• Verdrukking en vervolging (vs. 78, 86b, 87, 95a, 107a, 
121b, 122, 134a, 143a, 157a, 161a) Men zal kuilen 
voor ons graven (vs. 85) 

• Ons leven kan gevaar lopen (vs. 109a) 

• We kunnen in de ellende geraken (vs. 153a) 

Vastberadenheid heeft een prijs. Velen schrikken terug 
als ze het ‘prijskaartje’ zien dat hangt aan vastberadenheid. 
Laten we het bovengenoemde nog eens goed op ons inwerken. 
Zeggen we nog steeds: ‘uw inzettingen zal ik onderhouden?’ Dit 
soort voornemens klinken prachtig, totdat we voor de keuze 
worden gesteld: ‘of knielen voor het gouden beeld, of in de 
vuuroven geworpen worden’ (Dan. 3). Of het bevel van een 
Darius opvolgen, of in de leeuwenkuil geworpen worden (Dan. 
6). Lees eens wat de ‘geloofshelden’ allemaal is overkomen 
(Hebr. 11:32-38). In geloof hebben zij vastgehouden aan God 
en zijn Woord. De prijs die ze daarvoor hebben betaald was 
duur. Zij hebben echter allen door hun geloof getuigenis 
verkregen. Dat wil zeggen: ze kregen van God een goed 
getuigenis. En als de gemeente wordt opgenomen zullen hun 
lichamen uit de graven opstaan. Dán is voor hen het moment 
aangebroken dat ze de beloofde zegeningen ontvangen (Hebr. 
11:39-40). 

Bedenk wel: de tegenstand waarmee wij te maken krijgen 
is niet alleen van de wereld. Het zijn voornamelijk 
medechristenen die ons het vuur aan de schenen leggen. Het 
waren de ‘volksgenoten’ van de psalmdichter die hem het leven 
zuur maakten. Als we van kaft tot kaft willen vasthouden aan de 
Schrift, worden we uitgemaakt voor extreem. We moeten niet 
vreemd opkijken als men ons meewarig ‘biblicist’ 6 noemt.  

De dichter klampt zich in zijn nood vast aan de HERE: 
‘verlaat mij niet geheel en al’. Dat de mensen hem hadden 
verlaten, daar kon hij nog mee leven; maar de gedachte dat de 
HERE hem zou verlaten is voor hem ondragelijk. Moet iemand 



16  Liefde voor Gods Woord 

die God van ganser harte zoekt vrezen dat God hem verlaat? 
Nee! God heeft immers gezegd: ‘Ik zal u geenszins begeven en 
u geenszins verlaten, zodat wij vrijmoedig zeggen: De Heer is 
mij een helper en ik zal niet vrezen; wat zal een mens mij doen’ 
(Hebr. 13:5-6). In noodsituaties is het echter mogelijk dat dit 
soort gedachten bij ons opkomen. Daarom is het goed om 
elkaar telkens weer te bemoedigen om deze gedachte los te 
laten. Jakob werd door de HERE Zelf bemoedigd toen hij op de 
vlucht was voor Ezau. Hij dacht dat hij er helemaal alleen voor 
stond. Doch de HERE zei: ‘Ik ben met u, en Ik zal u behoeden 
overal waarheen gij trekken zult’ (Gen. 28:15). Mozes 
bemoedigde het volk met deze woorden toen ze op het punt 
stonden om het land Kanaän in bezit te gaan nemen (Deut. 
31:6). Toen Mozes gestorven was, herhaalde de HERE deze 
belofte aan Jozua (Joz. 1:5). Gelovigen die ‘nauwgezet’ aan het 
Woord van God willen vasthouden (vgl. Jozua 1:7), hoeven niet 
te vrezen dat ze door God worden verlaten.  

‘De Heer is ‘nabij’. Weest in niets bezorgd, maar laat in 
alles, door gebed en smeking met dankzegging, uw verlangens 
bekend worden bij God. En de vrede van God, die alle verstand 
te boven gaar, zal uw harten en uw gedachten bewaren in 
Christus Jezus’ (Fil. 3:5-7). 

De Heer is ‘nabij’. Hij is ‘nabij’ de gebrokenen van hart 
(Ps. 34:19). Laat de gedachte varen dat de Heer je ooit zou 
verlaten als je trouw aan zijn Woord wilt vasthouden. Als de 
eindstreep van Psalm 119 in zicht is heeft de psalmdichter weer 
vaste voet onder de grond: ‘nabij zijt Gij, o HERE, en al uw 
geboden zijn waarheid’ (Ps. 119:151). 

   

 



Liefde voor Gods Woord  17 

ב BETH  

(vs. 9-16) 

De reinigende kracht van het Woord 

‘Waarmee zal de jongeling zijn pad rein bewaren? Als hij 
dat houdt naar uw woord’ (vs. 9) 

In vers 9 geeft de psalmdichter onderwijs aan de 
jongeling. Hoe kunnen jonge mensen op het reine pad blijven? 
Als zij gehoorzamen aan Gods Woord! Hoeveel jonge mensen 
zijn in dit opzicht al niet de mist ingegaan! Met het ‘rein 
bewaren’ zouden we opnieuw aan Daniël kunnen denken, die 
zich had voorgenomen om zich niet te ‘verontreinigen’ door 
voedsel of wijn. Maar ik denk dat de psalmdichter hier een 
ander soort ‘verontreiniging’ op het oog heeft. Hier gaat het 
over de verontreiniging op seksueel gebied. Het gevaar van de 
‘jeugd’ is dat ze vrij gemakkelijk de fout ingaan op het terrein 
van de seksualiteit. De ‘jongeling’ Timotheüs werd door Paulus 
gewaarschuwd om ‘de begeerten van de jeugd’ te ontvluchten 
(2 Tim. 2:22). Bij de ‘begeerten van de jeugd’ kunnen we 
denken aan zelfoverschatting of hoogmoed (vgl. Tit. 2:6); een 
aanmatiging van jeugdige overmoed. Zeker horen dit soort 
zaken bij de ‘begeerten van de jeugd’, maar het gaat hier in de 
eerste plaats om seksuele reinheid (vgl. 1 Tim. 4:12, 5:2). Er 
staat nergens in de Schrift dat we voor overmoed of iets 
degelijks moeten vluchten. We worden wel opgeroepen om ‘de 
hoererij’ te ontvluchten (1 Kor. 6:18).  

Seksuele verlangens zijn een van de sterkste begeerten 
in een mens. Paulus zegt dat het een ‘genadegave van God’ is 
om ongetrouwd te blijven (1 Kor. 7:7). In de context van 1 
Korinthe 7 is daarmee bedoeld: het zich kunnen onthouden van 
seksuele gemeenschap. Iemand die deze genadegave van God 



18  Liefde voor Gods Woord 

niet heeft ontvangen - die zich niet kan ‘onthouden’, kan beter 
‘trouwen’ dan van begeerte ‘te branden’ (1 Kor. 7:9). Daarmee 
geeft Paulus aan hoe stérk deze begeerte wel niet is. Maar 
daarmee is ook meteen duidelijk dat elke vorm van seksualiteit 
buiten het huwelijksverband 7 zondig is. Seks buiten het 
huwelijk valt onder de noemer ‘hoererij’.  

Als we hierbij stilstaan, kunnen we niet om Jozef heen! Hij 
is hét schoolvoorbeeld van een jongeman die zijn pad rein 
bewaard heeft. Als we hier spreken over een jongeman, geldt 
dit natuurlijk ook voor een jonge vrouw. Maar dat moge duidelijk 
zijn! Maar voordat we verder gaan:  

Lees eerst Genesis 39 aandachtig door. 

Jozef was door zijn broers als slaaf verkocht aan de 
Ismaëlieten. Potifar, de Egyptenaar, had hem vervolgens weer 
van de Ismaëlieten gekocht. Na verloop van tijd werd Jozef 
door Potifar over heel diens huis en bezittingen gesteld. Jozef 
was een knappe verschijning - hij was schoon van gestalte en 
schoon van uiterlijk. Dit was ook niet onopgemerkt aan de 
vrouw van Potifar voorbijgegaan; keer op keer probeerde ze 
Jozef te verleiden. En als hier staat ‘verleiden’ - wordt daar ook 
‘verleiden’ mee bedoeld! Dat wil zeggen: ze liep niet in een 
wollen trui rond! Maar Jozef ging niet in op haar avances. Hij 
weigerde, en zei ook tegen haar wáárom: Potifar, haar man, 
had hem het vertrouwen geschonken om hem ‘alles’ wat hij 
bezat toe te vertrouwen. Behalve zijn vrouw! Jozef wilde dit 
vertrouwen niet beschamen. Hij wist dat hij zou zondigen als hij 
met haar het bed zou delen. Dit was kwaad. Wat hij zei, is 
opmerkelijk: ‘hoe zou ik dan dit grote kwaad doen en zondigen 
tegen God?’ (Gen. 39:9). Hij zei niet: ‘zondigen tegen Potifar’ – 
maar ‘zondigen tegen Gód.’  

Door overspel te plegen met andermans vrouw - of man – 
zondig ik tegen Gód. Dit moeten we goed voor ogen houden. In 
de wereld weet men ook dat overspel ‘kwaad’ is. De ‘rem’ om 
geen overspel te plegen is echter niet dat men rekening houdt 

 



Liefde voor Gods Woord  19 

met God. Men vreest God niet! Men is bang voor de gevolgen 
hier op áárde. Hoe zullen de ‘bedrogen’ partijen reageren? Je 
vrouw of man vraagt de echtscheiding aan. Hoe moet het met 
de kinderen? Hoeveel alimentatie moet er betaald worden? 
Enzovoort. In 1 Thessalonicenzen 4:5 is sprake van ‘begerige 
hartstocht’. God waarschuwt ons ernstig om niet het seksuele 
gedrag van de wereld – de volken die God niet kennen - over te 
nemen. Als we God niet steeds voor ogen houden, kunnen we 
zélfs een broeder – of zuster – onrecht aandoen, en hem - of 
haar - in deze zaak bedriegen. Weet dan wel: ‘de Heer is een 
wreker van dit alles (…). ‘Want God heeft ons niet geroepen tot 
‘onreinheid’, maar in heiliging’ (1 Thess. 4:6-7). De ‘rem’ die er 
bij ons opzit, is niet zozeer dat we de gevolgen vrezen op 
‘aarde’. Natuurlijk speelt dit ook mee! Maar we vrezen voor de 
gevolgen in de ‘hemel’. Wij hebben God lief. Tegen Hém willen 
wij niet zondigen.  

De Heer Jezus zegt: U zult de Heer, uw God liefhebben 
met heel uw hart en met heel uw ziel en met heel uw verstand. 
Dit nu is het eerste gebod. Het tweede nu, daaraan gelijk: ‘U 
zult uw naaste liefhebben als uzelf’. Aan deze twee geboden 
hangt de hele wet en de profeten (Matth. 23:37-40). Jozef had 
de Heer, zijn God lief met heel zijn hart en met heel zijn ziel en 
met heel zijn verstand. God kwam voor hem op de eerste 
plaats. Op de tweede plaats kwam Potifar. Hij had Potifar, zijn 
naaste, lief als zichzelf. Dit was de ‘rem’. Dit voorkwam dat hij 
zich bezondigde door de lakens te delen met de vrouw van 
Potifar. 

Op zekere dag, toen ze alleen thuis waren, maakte de 
vrouw van Potifar het zo bont dat ze Jozef bij zijn kleed greep 
en zei: ‘Kom bij mij liggen.’ Ze brandde van begeerte! Dit kan. 
Dat hoeft niet verkeerd te zijn. Wat hier verkeerd aan was, is 
dat haar ‘begeerte’ niet uitging naar haar man, maar naar Jozef 
(vgl. Gen. 3:16 en het tiende gebod in Ex. 20:17). Maar Jozef 
trok zich los. Hij liet zijn kleed in haar hand achter, vluchtte en 
liep naar buiten.  



20  Liefde voor Gods Woord 

Er kunnen zich in het leven situaties voordoen dat ik maar 
één ding kan – en moet – doen: vluchten! Denk nu niet: ‘Ik ben 
sterk’ - ‘ik kan de verleiding wel aan.’ Niet voor niets worden we 
opgeroepen om de hoererij te ontvluchten (1 Kor. 6:18). De 
drang naar seks kan zó sterk zijn, dat ik hier niet tegen 
opgewassen ben. Als ik verstandig ben, en ‘rein’ wil blijven, 
moet ik vluchten. In dat geval ben ik geen lafaard, maar een 
held! Jozef is dus een goed voorbeeld hoe wij ons pad kunnen 
rein bewaren. 

Lees Spreuken 7 

In Spreuken 7 zien we een ander voorbeeld. ‘Voorbeeld’ 
is hier niet de juiste uitdrukking. Zo ‘voorbeeldig’ is hij niet! Daar 
is sprake van een jongeman die zijn pad niét rein bewaarde. Hij 
wordt een ‘verstandeloze knaap’ genoemd. Hij meende de 
‘gladde woorden’ van de vreemde vrouw wel te kunnen 
weerstaan. Als een rund dat naar de slachtbank gaat, stapte hij 
af op het huis van deze vrouw. Dit soort ‘uitstapjes’ spelen zich 
meestal af in de schemering - in de duisternis! Deze vrouw, die 
als een hoer was gekleed, greep hem aan – net zoals met 
Jozef gebeurde – Ze kuste hem, en wist hem met haar gladde 
woorden binnen de kortste keren te verleiden: ‘Kom laat ons 
zwelgen in minne tot de morgen toe, en genieten van de liefde.’ 
Manlief was niet thuis, en het bedje was gespreid….! Hij liep 
haar argeloos achterna. Met recht een rund! Waarin zit hem het 
verschil met Jozef? Jozef wilde zijn pad rein bewaren; zijn hart 
was op God gericht. Het hart van deze knaap was niet op God 
gericht. Zijn hart was ‘afgeweken’ naar haar wegen (vs. 25a). In 
plaats te vluchten, was hij ‘afgedwaald’ op haar paden (vs. 
25b). Dit ‘afdwalen’ kan ook heel gemakkelijk gebeuren als we 
op het ‘world wide web’ aan het surfen zijn. Ook dan kunnen we 
op plaatsen terecht komen die ons pad verontreinigen. Blijf daar 
niet (rond)hangen, maar ‘vlucht’.  

Simson sloeg duizend man met een ezelskaak (Richt. 
15:16), maar het was één vrouw, Delila, die hem met haar 
‘gladde’ woorden wist te vellen. Denken wij dat we sterker zijn 

 



Liefde voor Gods Woord  21 

dan Simson? Menen wij de ‘vreemde’ vrouw te kunnen 
weerstaan? Lees dan het eind van het verhaal: ‘Velen zijn de 
verslagenen die zij heeft geveld, talrijk zijn degenen die zij 
altemaal heeft gedood. Haar huis zijn wegen naar het dodenrijk, 
die afdalen naar de binnenkameren van de dood (Spr. 7:26-27). 
Ga niet de sterke jongen uithangen!  

‘Ik zoek U met mijn ganse hart, laat mij niet van uw 
geboden afdwalen’ (vs. 10) 

Opnieuw gaat de dichter over naar de ‘ik’ vorm: ‘Ik zoek U 
met mijn ganse hart.’ Wat anderen doen moeten ze zelf weten. 
Als zij hun pad niet willen rein bewaren, en niet willen 
gehoorzamen aan Gods Woord, is dat heel spijtig. Maar wat 
doe jij? (zie 2 Tim. 2:1; 3:10, 14; 4:5). Laten we onze blik niet 
op andere richten. We kunnen ons zo gemakkelijk op andere 
focussen. Petrus had zijn blik ook op iemand anders laten 
vallen: ‘Heer wat zal er met deze gebeuren? Jezus zei tot Hem: 
Als Ik wil dat hij blijft totdat Ik kom, wat gaat het jou aan? Volg jij 
Mij’ (Joh. 21:21-22). Wat hij – of zij – doet, is iets tussen hem – 
of haar – en de Heer. Waar het om gaat: ‘wat doe jij?’ 

De dichter zocht God met zijn ganse hart. Het 
belangrijkste Joodse gebed: het ‘Shma Israël’, wordt door 
Joodse mannen, die aan Torah willen vasthouden, twee keer 
per dag uitgesproken. Het ‘Shma’ begint met: ‘Hoor Israël: de 
HERE is onze God; de HERE is één! Gij zult de HERE uw God, 
liefhebben met geheel uw hart en met geheel uw ziel en met 
geheel uw kracht’ (Deut. 6:4-5). God vraagt ons ‘ganse’ hart: 
‘Mijn zoon – Mijn dochter – geef Mij je hart’ (Spr. 23:26a). 
Kunnen wij de dichter nazeggen: ‘Ik zoek U met mijn ganse 
hart?’ Of is er ergens nog een plek(je) in ons hart waarvan we 
zeggen: ‘dit is van mij - dit sta ik niet af; hier mag niemand aan- 
of binnenkomen. Dit wil ik voor mijzelf houden!’ 

De dichter bidt: ‘laat mij niet van uw geboden afdwalen.’ 
Hij vraagt of God hem voor afdwaling van zijn geboden wil 
behoeden. Hij vertrouwt niet op zijn eigen hart: ‘arglistig is het 



22  Liefde voor Gods Woord 

hart boven alles, ja, verderfelijk is het’ (Jer.17:9). Wie kan het 
kennen? Ik, de HERE, doorgrond het hart en toets de nieren.’ 
(Jer. 17:10). Er wordt wel een gezegd: ‘het kerkhof ligt vol met 
goede voornemens.’ Het is een goed voornemen als we God 
met ons ganse hart willen zoeken. Wat wij ons vandaag hebben 
voorgenomen, kan morgen weer op het kerkhof liggen! Wees 
op de hoede voor het hart. Vertrouw daar niet al te veel op! De 
HERE kent en doorgrond ons hart. Laten we niet op onszelf 
vertrouwen, maar vragen of Hij ons voor afdwaling wil bewaren. 

‘Ik berg uw woord in mijn hart, opdat ik tegen U niet 
zondige’ (vs. 11) 

Het Woord van God heeft in plaats in zijn hart. Dat is de 
plaats waar we het Woord moeten ‘bergen’. Het hart is de zetel 
van onze gevoelens en genegenheden. De plaats waar ook 
onze wil zetelt. In het hart worden de plannen gesmeed en 
wellen de neigingen op. Het is de plaats waar beslissingen 
worden genomen. Daarom is het goed om voor een ‘wijs’ hart 
te bidden. (1 Kon. 3:9, 12; Ps. 90:12). De vader in Spreuken 4 
geeft aan zijn zonen het volgende advies: ‘Behoed uw hart 
boven al wat te bewaren is, want daaruit zijn de oorsprongen 
des levens’ (Spr, 4:23). Het hart bepaald de levensrichting. Het 
hart is de bron van waaruit al onze daden voortvloeien. Is de 
bron helder en rein, dan zal ook de stroom die eruit voortvloeit 
helder en rein zijn. We kunnen het Woord van God met ons 
‘verstand’ kennen. Maar ‘verstandelijke’ kennis zal mij niet 
bewaren om te zondigen. Het Woord moet een plaats in mijn 
‘hart’ krijgen. Alleen als ik het dáár (op)berg, zal Het zijn 
reinigende kracht in mijn leven kunnen uitwerken. 

Het doen van het Woord is veel meer dan ons uiterlijk gedrag er 
op afstemmen. Het is allereerst een innerlijke houding van het 
hart, van waaruit niet de zonde, maar de vrucht van de Geest 
zich in het dagelijkse leven uitwerkt. Het is een inwendig kenmerk 
van de ziel, met uiterlijke gevolgen. (Jef de Vriese) 

 



Liefde voor Gods Woord  23 

Spreuken 3:1-4. ‘Mijn zoon, vergeet mijn onderwijzing [Torah] niet en 
uw hart beware mijn geboden, want lengte van dagen, en jaren van 
leven, en vrede zullen u vermeerderen. Dat liefde en trouw u niet 
verlaten! Bind ze om uw hals, schrijf ze op de tafel van uw hart, 8 dan 
zult gij genegenheid en goedkeuring verwerven in de ogen van God en 
Mensen.’ 

‘Geprezen zijt Gij, HERE; leer mij uw inzettingen’ (vs. 12) 
De dichter onderbreekt zijn gebed om de HERE te prijzen. 

In vers 7 was het nog: ‘Ik ‘zal’ U loven’. Hier is het zover: 
‘Geprezen zijt Gij, HERE.’ Hij kan zich niet langer inhouden. Hij 
prijst de HERE. Hoe vaak is ons dit niet overkomen. We zijn de 
Bijbel aan het bestuderen, en spontaan komt er een lofprijzing 
uit onze mond. Dit is het heerlijke gevolg van het lezen en 
bestuderen van Gods Woord. Het is dan ook niet vreemd dat de 
dichter ‘hongerig’ is naar meer: ‘leer mij uw inzettingen.’ 
Hebben wij ook zo’n honger naar het Woord van God? 
Beseffen we wel hoeveel we missen als we de Bijbel dicht 
laten? Dit soort spontane lofprijzingen zijn kostelijk en 
onvergetelijk. 

‘Met mijn lippen verkondig ik alle verordeningen van uw 
mond’ (vs. 13) 

Wij leven in een consumptiemaatschappij. Ieder probeert 
voor zichzelf zo veel mogelijk te consumeren zonder het met 
anderen te – willen – delen. Zo is het niet gesteld met de 
dichter. Wat hijzelf heeft ontvangen uit het Woord, wil hij graag 
met anderen delen: ‘met mijn lippen verkondig ik alle 
verordeningen van uw mond.’ Zijn wij ook van die ‘verkondigers’ 
van Gods Woord - of houden we onze lippen stijf op elkaar? 
Hoe staat het met óns getuigenis? Prediken wij nog het 
evangelie – de blijde boodschap? We hebben gezien dat de 
dichter het Woord in zijn hart had geborgen (vs. 11). ‘Uit de 
overvloed van het hart spreekt de mond’ (Matth. 12:34b). Waar 
het hart van vol is…Als we Gods Woord in ons hart bergen, kan 
het niet anders of we spreken er ook met anderen over. ‘Want 



24  Liefde voor Gods Woord 

de liefde van Christus ‘dringt’ ons, daar wij tot dit oordeel zijn 
gekomen, dat Eén voor allen gestorven is, opdat zij die leven, 
niet meer voor zichzelf leven, maar voor Hem die voor hen is 
gestorven en opgewekt’ (2 Kor. 5:14-15).  

‘In de weg uwer getuigenissen verblijd ik mij als over 
allerlei rijkdom’ (vs. 14) 

We hebben overdacht dat de dichter het bepaald niet 
gemakkelijk had. Temidden van smaad en verdrukking kon hij 
zich toch verblijden. De blijdschap over de Torah kon niemand 
hem afpakken. Iets dergelijks vinden we bij Paulus: Toen 
Paulus zijn brief aan de Filippiërs schreef, zat hij in 
gevangenschap in Rome. Bepaald geen pretje! Deze zware en 
deprimerende omstandigheden konden hem echter niet van zijn 
blijdschap beroven. In geen andere brief wordt zoveel over 
blijdschap gesproken als in deze. Het is een studie apart om 
hierbij stil te staan. Wie dit voor zichzelf wil onderzoeken; een 
kleine aanzet: De eerste keer dat het woordje ‘blijdschap’ in 
deze brief voorkomt, is in Filippiërs 1:3. Paulus (be)klaagde zich 
niet bij God over zijn gevangenschap. Nee, hij had wel andere 
dingen aan zijn hoofd! In plaats te klagen dankte hij God: ‘Ik 
dank mijn God, telkens als ik u gedenk.’ Met ‘blijdschap’ bad hij 
voor de Filippiërs. Hun gemeenschap met het evangelie maakte 
dat zijn hart vervuld werd met blijdschap. Paulus wilde dat ze 
wisten, dat de omstandigheden waarin hij verkeerde niets 
konden afdoen aan de voortgang van het evangelie. Het had 
veeleer tot bevordering van het evangelie gediend (vs. 12). 
Gods getuigenissen – het evangelie – kan niet door een 
gevangenis tot stoppen worden gebracht. Het gaat door. Wat 
God in gang heeft gebracht, kan door niets of niemand worden 
tegengehouden. ‘In de weg uwer getuigenissen verblijd ik mij.’ 
Ja, meer als over allerlei rijkdom. Alle rijkdom van deze wereld 
weegt niet op tegen de blijdschap die we in de Bijbel hebben 
gevonden, én dat het Woord van God niet te keren is. 

 



Liefde voor Gods Woord  25 

‘Uw bevelen zal ik overdenken en op uw paden zal ik letten’ 
(vs. 15) 

Opnieuw neemt de dichter zich twee dingen voor. Ten 
eerste: hij wilde Gods bevelen overdenken.  

Maak ik tijd vrij om in alle rust na te denken over wat God 
tot mij te zeggen heeft in de Bijbel? Is er in mijn drukke bestaan 
nog zoiets als ‘stille tijd’? Van Izaäk lezen we dat hij tegen het 
vallen van de avond uitging om te ‘peinzen’ in het veld (Gen. 
24:63). In het voorafgaande vers staat: En Izaäk kwam uit de 
richting van de put (of bron) Lachaï-Roï (vs. 62). De betekenis 
van deze naam is: De bron van de Levende die Zich openbaart, 
en ook: de bron van de Levende die mij heeft gezien. Deze 
bron spreekt van het verkwikkende en reinigende water van 
Gods Woord (Ef. 5:26b). Als ik ‘geput’ en ‘gedronken’ heb uit de 
bron van de Levende die mij ziet - die zich aan mij openbaart - 
is het goed om vervolgens een ‘stille’ plek op te zoeken. Laat 
rustig op je inwerken wat je in de Bijbel hebt gelezen. - ‘Uw 
bevelen zal ik overdenken’ - Neem de tijd om te ‘peinzen’. 
Overdenk wat je hebt geput uit Gods Woord.  

Ten tweede: hij wilde op Gods paden letten. 

Hij wilde niet alleen Gods bevelen overdenken, maar ook 
op Gods paden letten. Hij wilde de Torah gehoorzamen, en de 
weg bewandelen die de HERE voor hem had uitgestippeld. God 
maakt in de Bijbel duidelijk wat zijn ‘paden’ zijn. Laten we dan 
ook daarop letten! 

Nadenkertje. Gemiddeld besteedt een christen per dag veertig 
minuten aan telefoongesprekken, drie uur aan televisie en 
internet en hooguit tien minuten aan stille tijd met God. 



26  Liefde voor Gods Woord 

‘In uw inzettingen zal ik mij verlustigen, uw woord zal ik 
niet vergeten’ (vs. 16) 

Ook hier weer twee voornemens: 

1. ‘Hij wilde zich in Gods inzettingen verlustigen.’ 

Er zijn tal van zaken waarin we ons kunnen ‘verlustigen’ - 
waarin we genoegen kunnen scheppen. De één kan zich intens 
bezig houden met zijn hobby en de ander gaat helemaal op in 
het lezen van boeken. Ieder van ons heeft wel iets waar we ons 
in kunnen ‘verlustigen’. Daarmee is helemaal niet gezegd dat 
dit verkeerd is. Integendeel, er is niets mis mee om een goed 
boek te lezen of te genieten van een goede CD. Maar tot onze 
spijt en beschaming moet gezegd worden: de meeste van ons 
‘verlustigen’ zich meer in dit soort zaken dan in de Bijbel. 

2. ‘Hij wilde Gods Woord niet vergeten’ 

‘Vergeten’ wil hier zeggen: ‘niet in gedachte houden – er 
geen rekening mee houden.’ Het komt vaak genoeg voor dat 
we s’morgens een gedeelte uit de Bijbel hebben gelezen en dat 
we het s’middags al weer zijn vergeten. We zijn zo druk in de 
weer - geweest - dat we ons afvragen: ‘Wat heb ik vanmorgen 
ook al weer gelezen?’ Dit bedoelt de dichter niet! Het vergeten 
waar hij op doelt, heeft te maken met het ‘negeren’ van Gods 
Woord. Laten we de verstandeloze knaap uit Spreuken 7 nog 
een keer als voorbeeld nemen: Toen hij in de schemering op 
het huis van de vreemde vrouw afstapte, wist hij dat hij een weg 
insloeg waarop God een bord had geplaatst: ‘verboden 
toegang’ – ‘doodlopende weg’. Hij negeerde echter dit 
waarschuwingsbord en stapte vrolijk verder. Dit is wat de 
psalmdichter hier bedoeld! Het Woord van God ‘vergeten’, 
betekent hier: je niets aantrekken van Gods Woord. Net doen 
‘alsof’ we vergeten zijn hoe de Bijbel hierover denkt. 

 

 



Liefde voor Gods Woord  27 

ג GIMEL  

(vs. 17-24) 

Gods Woord geeft onderscheidingsvermogen en raad 

‘Doe wel aan uw knecht, dan zal ik leven en uw woord 
onderhouden’ (vs. 17) 

Voor het eerst wordt in deze Psalm de dreiging van 
buitenaf voelbaar: de dichter spreekt over ‘vervloekte 
overmoedigen die van Gods geboden afdwalen’ (vs. 21). 
Smaad en verachting (vs. 22a). Vorsten, machthebbers, die 
over zijn lot beraadslaagden (vs. 23a) 

Als we willen vasthouden aan de Bijbel, krijgen we te 
maken met vijandschap. We kunnen te maken krijgen met 
smaad. Met verachting zal er – achter onze rug – over ons 
worden gesproken. Het beste kunnen we dan onze toevlucht tot 
God nemen: ‘Doe wel aan uw knecht’.  

De dichter bidt de HERE om ‘weldoening’ - hij vraagt om 
zegen en bescherming. Dit zou hem – nieuwe - levenskracht 
geven. De belofte die hij daaraan vastknoopt: ‘dan zal ik uw 
woord onderhouden.’ 

‘Ontdek mijn ogen, opdat ik aanschouw de wonderen uit 
uw wet’ (vs. 18) 

‘Ontdek mijn ogen.’ Een meesterlijk stukje poëzie. In 
gewone taal staat hier: ‘open mijn ogen’. Aanschouwen – zien - 
betekent hier ‘begrijpen’. De Bijbel staat vol met wonderen, 
maar de meeste mensen ‘zien’ ze niet! Je kunt ze alleen maar 
zien met ‘ontdekte’ ogen. Hoe neemt God de schellen voor 
onze ogen weg - hoe ‘ontdekt’ Hij onze ogen? Door de Geest! 
In de bovenzaal heeft de Heer Jezus met zijn discipelen 



28  Liefde voor Gods Woord 

gesproken over zijn (kruis)lijden en (weg)gaan naar de Vader. 
Hij zei tegen hen: ‘Nog veel heb Ik u te zeggen, maar u kunt het 
nu niet dragen’ (Joh. 16:12). Op dat moment konden ze het niet 
‘dragen’. Dat wil zeggen: ze konden het niet verstaan/begrijpen. 
Wanneer zouden ze het dan wel begrijpen? Wie zou hun ogen 
‘ontdekken’? De Heilige Geest. Hij zou hen in de hele waarheid 
leiden (Joh. 16:13). Gods Geest wil ons de ogen openen voor 
de wonderen uit Gods Woord. Het grootste wonder in de Bijbel 
is Hij Wiens naam men ‘Wonderlijk’ noemt (Jes. 9:5). Wie 
behoort deze naam ‘Wonderlijk’ toe? En waarom wordt Hij 
‘Wonderlijk’ genoemd? Genoeg stof om over na te denken! 

Gelovigen moeten niet vreemd opkijken als ze met de 
mensen van de wereld over ‘geestelijke’ dingen spreken. 
Paulus noemt hen ‘natuurlijke’ mensen.9 Ze zullen ons met 
grote ogen aankijken. Ze kunnen er geen touw aan vastknopen 
- ze begrijpen ‘het’ niet. ‘Dwaasheid’, zullen ze zeggen. Neem 
het ze niet al te kwalijk. Ze ‘zien’ het gewoonweg niet - hun 
ogen zijn niet ‘ontdekt’ (1 Kor. 2:13-16). 

‘Ik ben een vreemdeling op aarde’ (vs. 19a) 
De dichter voelde zich, temidden van zijn volksgenoten, 

een vreemdeling 10 op de aarde (zie ook vers 54). We zijn 
omringd door mensen die in hun overmoed van Gods geboden 
afdwalen; we voelen ons een vreemdeling op aarde - we voelen 
ons niet thuis in deze wereld. Dit is de ‘subjectieve’ kant van het 
vreemdelingschap. Er zit echter ook een ‘objectieve’ kant aan: 
Petrus vermaant ons dat we ons als ‘bijwoners en 
vreemdelingen’ onthouden van de vleselijke begeerten die strijd 
voeren tegen onze ziel (1 Petr. 2:11). De Joodse christenen, 
waar deze brief aan gericht is, hoefden zich niet af te vragen 
wat Petrus met de uitdrukking ‘bijwoners en vreemdelingen’ 
bedoelde. Ze kenden het Oude Testament en wisten heel goed 
waar hij op doelde. Hun (voor)vader Abraham was een 
vreemdeling in Kanaän. ‘Ik ben een vreemdeling en bijwoner bij 
u, zegt hij tot de Hethieten (Gen. 23:4). Ook de Israëlieten 

 



Liefde voor Gods Woord  29 

waren ‘vreemdelingen’ in Egypte (Gen. 47:4; Lev. 19:34; Deut. 
10:19; 23:7; 26;5; Ps. 105:23; Jes. 52:4; Ezech. 
20:30).Vreemdelingen verbleven als ‘gasten’ in een bepaald 
land. Ze waren volledig afhankelijk van de welwillendheid van 
de bewoners van het land waar ze verbleven. Er waren geen 
wetten die hen beschermden en waarop ze zich konden 
beroepen. Dat deze welwillendheid van het ene op het andere 
moment kon omslaan, heeft Israël in Egypte aan den lijve 
ondervonden. De Joodse christenen bevonden zich onder de 
‘volken’ (1 Petr. 2:12). Ze waren ‘bijwoners en vreemdelingen’. 
Zoals het gasten betaamd, moesten ze onder hen een ‘goede 
wandel’ hebben. De wereld is voor ons een ‘gastland’; we 
verblijven er als bijwoners en vreemdelingen. Wij zijn pelgrims 
die op doorreis zijn. Het einddoel van onze reis is de 
‘onvergankelijke, onbevlekte en onverwelkelijke erfenis’, die in 
de hemelen voor ons is weggelegd, en in de kracht van God 
door het geloof bewaard wordt (1 Petr. 1:4-5).  

Dezelfde geachte vinden we terug in Hebreeën 11. 
‘Abraham verbleef als vreemdeling in het land van de belofte 
als in een vreemd land en woonde in tenten met Izaäk en 
Jakob, de medeërfgenamen van dezelfde belofte; want hij 
verwachtte de stad die de fundamenten heeft, waarvan God 
ontwerper en bouwmeester is’ (Hebr. 11:9-10). Abraham 
woonde in tenten - hij had geen ‘vaste’ verblijfplaats. De 
tentpinnen werden er telkens opnieuw uitgetrokken om verder 
te reizen. Geen vaste stek op aarde. Nee, in geloof verwachtte 
hij de stad die de fundamenten heeft, waarvan God ontwerper 
en bouwmeester is. Daar was zijn oog op gericht! De 
‘vreemdeling’ zegt: ‘ook al zie ik nog niets van die toekomstige 
stad, ik verwacht ze wel.’ Abraham, Izaäk, Jakob, Sara…’In het 
geloof zijn deze allen gestorven, zonder de beloften te hebben 
ontvangen, maar zij zagen het in de verte en begroetten het, en 
‘beleden’ dat zij vreemdelingen en bijwoners op de aarde 
waren’ (Hebr. 11:13). Dit ‘belijden’ was niet zo zeer een kwestie 
van de mond. Nee, het was een levenshouding. Je kon zien - je 
kon (op)merken - dat ze bijwoners en vreemdelingen waren. 



30  Liefde voor Gods Woord 

De psalmdichter, Abraham, Iszaäk, Jacob… Allemaal 
hebben ze ‘beleden’ dat ze vreemdelingen op de aarde waren. 
De aarde is voor ons een ‘gastland’ - een tijdelijke verblijfplaats. 
Ons burgerschap is in de hemelen, waaruit wij ook de Heer 
Jezus Christus als Heiland verwachten, die het lichaam van 
onze vernedering zal veranderen…(Fil. 3:20-21). 

‘Verberg uw geboden niet voor mij’ (vs. 19b) 
Vreemdelingen, pelgrims, zijn op doorreis. Zolang ze de 

plaats van bestemming nog niet hebben bereikt, hebben ze een 
wegenkaart nodig. Deze wegenkaart is voor ons de Bijbel. We 
mogen God dan ook altijd bidden: ‘verberg uw geboden niet 
voor mij’ – laat mij de weg zien die ik moet gaan.’ Als we net zo 
afhankelijk als de dichter onze weg met God willen gaan, zal Hij 
ons ook de weg wijzen: ‘Wanneer we rechts of wanneer we 
links zouden willen gaan, zullen onze oren achter ons het 
woord horen: Dit is de weg, wandelt daarop’ (Jes. 30:21). 

‘Mijn ziel wordt verteerd van verlangen naar uw 
verordeningen te allen tijde’ (vs. 20) 

De dichter had een geweldige honger naar Gods Woord - 
‘zijn ziel werd verteerd van verlangen’. Deze ‘honger’ om de 
Bijbel te lezen, kennen we - als het goed is - allemaal. Bij de 
een is dit ‘hongergevoel’ sterker dan bij de ander. Maar 
‘verteerd’ worden van verlangen, en ‘altijd’ het verlangen 
hebben om je met Gods Woord bezig te houden, kunnen maar 
weinig mensen zeggen! 

‘Gij bedreigt de vervloekte overmoedigen, die van uw 
geboden afdwalen’ (vs. 21) 

De dichter heeft een gruwelijke afkeer van mensen die 
zich van Gods geboden niets aantrekken. Hij noemt ze 
‘vervloekte overmoedigen’. Ja, mensen denken dat ze in hun 

 



Liefde voor Gods Woord  31 

overmoed ongestraft van Gods Woord kunnen afdwalen. Dit 
soort mensen heeft ook Asaf op het oog. 

Lees Psalm 73. 

Asaf kon de voorspoed van dit soort hoogmoedige 
mensen maar niet begrijpen. In alles ging het hun voor de wind: 
‘Want Moeite hebben zij niet, gaaf en welgedaan is hun 
lichaam; in de kwelling der stervelingen delen zij niet, en met 
andere mensen worden zij niet geplaagd (vs. 4). Hoe was dit 
mogelijk? Waarom liet God hen ongestraft hun gang gaan? Hij 
ging er bijna van onderuit (vs. 2). Met dit soort gedachten werd 
hij de ganse dag geplaagd Hij ging ermee naar bed en elke 
morgen stond hij er mee op. Een bestraffing! (vs. 14). Hij bleef 
er maar over tobben, totdat hij in Gods heiligdommen inging en 
op hun einde lette (vs. 16, 17). Mensen die zich van God noch 
gebod iets aantrekken, worden door God op ‘glibberige’ 
plaatsen gesteld (vs. 18a). Dit is de ‘bedreiging’ waarover de 
dichter in ons vers spreekt. Aan heel hun hoogmoedig 
levenswerk kan God in één klap een einde maken. ‘Gij doet hen 
instorten tot puin’ (vs. 18b). In een oogwenk kan het met hun 
leven afgelopen zijn. Een voorbeeld daarvan is de ‘rijke dwaas’ 
in Lukas 12:16-21. ‘Ontzetting’ grijpt de achterblijvers aan (vs. 
19). Wie kan zich de wereldwijde ‘ontzetting’ niet herinneren 
toen prinses Diana uit het leven werd weggerukt? En was heel 
Nederland niet ‘ontzet’ toen men lette op het einde van Pim 
Fortuyn? ‘Gij bedreigt de vervloekte overmoedigen, die van uw 
geboden afdwalen’. Dit is een ‘ernstig’ woord. Laten zij die het 
horen er ook ‘ernstig’ acht op geven! 

‘Wentel smaad en verachting van mij af, want ik bewaar uw 
getuigenissen’ (vs. 22) 

We hebben eraan gedacht dat de mensen van de wereld 
(ongelovigen) ons niet begrijpen. Voor hen zijn we 
’vreemdelingen’. Ze vinden het ‘vreemd’ dat wij ons van hen 
afzonderen. We doen niet (meer) mee met de feestjes, waar 



32  Liefde voor Gods Woord 

men zich laat vollopen met alcohol. We hebben ons 
voorgenomen om ons pad ‘rein’ te bewaren; daarom blijven we 
verre van party’s, waar liederlijkheid hoogtij voert. Deze 
levenshouding brengt smaad en laster met zich mee (1 Petrus 
4:3-4, 14). Dit is echter het deel van hen die ‘Gods 
getuigenissen’ willen bewaren. Het hoort allemaal bij het ‘lijden’ 
van de tegenwoordige tijd. De smaad en verachting – van de 
wereld – zal echter plaats maken als we straks met Christus 
verheerlijkt worden (Rom. 8:17). 

‘Al zetten vorsten zich neder, al beraadslagen zij tegen mij, 
uw knecht overdenkt uw inzettingen ’ (vs. 23) 

Vorsten, mannen van aanzien, kunnen ons schrik 
aanjagen – vooral als zij tegen ons beraadslagen. We moeten 
ons door hen niet laten intimideren. In de Bijbel vinden we de 
kracht om tegen dit soort ‘druk’ bestand te blijven. 

Lees Johannes 12:9-11 

‘De overpriesters nu ‘beraadslaagden’ om ‘ook’ Lazarus 
te doden, omdat velen van de Joden om hem heengingen en in 
Jezus geloofden.’ (Joh. 12:10-11). De Raad, de geestelijke 
elite, had al beraadslaagd om Jezus te doden (Joh. 11:53). 
Maar nu moest ook Lazarus, die door Jezus uit de doden was 
opgewekt, eraan geloven. Waarom? Hij was het levende bewijs 
van de macht van Jezus. Alleen de Zoon van God kan doden 
tot leven wekken. Dit moést wel de Messias zijn; Lazarus was 
immers het bewijs.  

De Heer Jezus heeft de macht om dode zondaars tot 
leven te roepen. Als we ‘nieuw’ leven van Hem ontvangen 
hebben – als we opnieuw geboren zijn – zal dit al gauw de 
ronde doen. (vs. 9). De mensen zijn nieuwsgierig - ze willen dit 
‘wonder’ wel eens van ‘dichtbij’ zien. Het gevolg was dat velen 
van de Joden in Jezus geloofden (vs. 11). Het zou toch 
geweldig zijn als de mensen om ons heen zó onder de indruk 
zijn van de verandering in ons leven, dat ze ook in de Heer 

 



Liefde voor Gods Woord  33 

Jezus gaan geloven! Maar een ‘levende’ getuige van de Heer 
Jezus roept ook andere reacties op: ‘de overpriesters nu 
beraadslaagden om ook Lazarus te doden.’ Laat je geen schrik 
aanjagen: ‘Al zetten vorsten zich neder, al beraadslagen zij 
tegen mij, uw knecht overdenkt uw inzettingen.’ 

‘Ja, uw getuigenissen zijn mijn verlustiging, zij zijn mijn 
raadslieden’ (vs. 24) 

De dichter stond er praktisch helemaal alleen voor; tot wie 
kon hij zich wenden? Wie kon hem in zijn benarde 
omstandigheden raad verschaffen? ‘Uw getuigenissen’ – het 
Woord van God. Dit is les één waarmee het boek van de 
Psalmen begint: ‘Welzalig de man die niet wandelt in de raad 
der goddelozen (…) maar aan des HEREN wet zijn welgevallen 
heeft, en diens wet overpeinst bij dag en bij nacht’ (Ps. 1:1-2). 
De wereld kent vele ‘raadslieden’: doktoren, psychiaters, 
onderwijzers, filosofen, theologen…Het hoeven niet allemaal 
‘goddelozen’ – in de zin van onfatsoendelijk - te zijn. Maar het 
gros van hen komt aanzetten met ‘aardse’ wijsheid, en niet met 
de wijsheid die ‘van boven’ is (vgl. Jak. 3:15). Wat deze 
‘raadslieden’ adviseren kan best verstandig klinken. De beste 
‘Raadgever’ is echter de Bijbel. Als we het Woord bij dag en bij 
nacht overpeinzen - als het Woord ‘onze verlustiging’ is - zal 
God ons ook de nodige raad verschaffen. 

 



34  Liefde voor Gods Woord 

ד DALETH 

(vs. 25-32) 

Het Woord maakt levend en richt ons op 

‘Mijn ziel kleeft aan het stof, maak mij levend naar uw 
woord’ (vs. 25) 

In moeilijke omstandigheden kan een mens tot dit soort 
uitspraken komen. Het ‘stof’ spreekt van de dood. In Genesis 3 
zegt God tot de mens: ‘in het zweet uws aanschijns zult gij 
brood eten, totdat gij tot de aardbodem wederkeert, omdat gij 
daaruit genomen zijt; want stof zijt gij en tot stof zult gij 
wederkeren’ (Gen. 3:19). In Psalm 22:16 horen we profetisch 
de stem van de Heer Jezus: ‘in het stof des doods legt Gij mij 
neer.’ Als de dichter zegt: ‘Mijn ziel kleeft aan het stof’, bedoelt 
hij daarmee: ‘Ik ben doodongelukkig!’ Er zit geen leven meer in. 
Er is een vertaling die het zo uitdrukt: ‘Vastgekleefd is aan de 
vloer mijn ziel.’ In dat geval kunnen we zeggen: de dichter zat 
aan de grond. De Bijbel hemelt mensen niet op; Job, Mozes, 
David, Elia, de psalmdichter… - allemaal hadden ze hun 
‘inzinkingen’. Het waren mensen van ‘gelijke natuur’ als wij 
(Jak. 5:17). Dit maakt de Bijbel tot zo’n kostbaar boek. Er 
kunnen tijden in ons leven zijn dat we ons ongelukkig, 
depressief of verdrietig voelen. Laat je door anderen geen 
schuldgevoel aanpraten - we hoeven niet altijd ‘sterk’ te zijn!  

Het zou echter niet goed zijn om in het ‘stof’ te blijven 
liggen. Als ik door een dal van diepe duisternis ga, mag ik 
weten dat God bij mij is (Ps. 23:4). Ik hoef niet te vrezen dat Hij 
mij ‘geheel en al zal verlaten’ (Ps. 119: 8b). Nee, Hij zal ons niet 
verlaten. Hij laat ons niet in de duisternis zitten, maar voert ons 
er ‘doorheen’. Dit moeten we steeds voor ogen houden. God 
belooft dat Hij ons zal oprichten. Hij wil ons - opnieuw - 

 



Liefde voor Gods Woord  35 

levensvreugde en kracht geven. Met de hand op de Bijbel 
mogen we dan ook bidden: ‘maak mij levend naar uw woord.’ 

‘Mijn wegen heb ik verhaald en Gij hebt mij geantwoord, 
leer mij uw inzettingen’ (vs. 26) 

Er zijn uitleggers die zeggen dat de dichter hier zijn 
zonden heeft beleden - mijn wegen heb ik verhaald - en dat de 
HERE heeft hem vervolgens heeft ‘geantwoord’ met vergiffenis. 
Ik laat in het midden of deze verklaring wel of niet juist is. 
Persoonlijk heb ik hier een andere gedachte over: De dichter 
leefde in gemeenschap met God. Hij had, wat wij noemen, een 
innig gebedsleven. Hier hoeft helemaal geen sprake te zijn van 
‘zodenbelijdenis’. De dichter zat aan de grond (vs. 25), maar 
niet omdat hij gezondigd had! Nee, juist omdat hij aan de Torah 
wilde vasthouden. In vers 26 is hij weer overeind aan het 
krabbelen. Hij zegt tegen God: ‘Ik heb altijd alles met U 
besproken. Mijn zorgen, mijn verdriet…’mijn wegen heb ik 
verhaald’ en U hebt mij geantwoord. Deze ‘ervaring’ dat God 
hem - in het verleden - heeft bijgestaan, geeft hem de kracht 
om niet bij de pakken te gaan neerzitten.  

Zoals gezegd: er kunnen momenten in ons leven zijn dat 
we het even niet meer zien zitten. Denk dan terug aan al de 
‘gebedsverhoringen’. Hoe vaak heeft God ons gebed al niet 
verhoord! We waren werkloos, en we kwamen maar niet aan de 
bak - ‘Mijn wegen heb ik verhaald en Gij hebt mij geantwoord.’ 
Het zweet stond in onze handen toen we opmoesten voor het 
schoolexamen of rijbewijs - ‘mijn wegen heb ik verhaald en Gij 
hebt mij geantwoord.’…. De dichter klampt zich vast aan Gods 
Woord: ‘leer mij uw inzettingen’ - dit geeft hem houvast; dit 
geeft hem de kracht om door te gaan. 



36  Liefde voor Gods Woord 

‘Doe mij de weg uwer bevelen verstaan, opdat ik uw 
wonderen overdenke’ (vs. 27) 

Hij vraagt of God hem inzicht wil geven in Zijn Woord. Hij 
wil Gods wonderen overdenken. Dit vers heeft dezelfde 
strekking als vers 18. Daar vroeg hij of God hem de ogen wilde 
openen opdat hij de wonderen uit Gods wet mocht 
aanschouwen. Hier gaat hij een stapje verder: hier is het zijn 
verlangen om Gods wonderen te ‘overdenken’. Hij wil 
‘indringen’ – dieper inzicht hebben - in Gods wonderen. Is het 
ook ons verlangen om de ‘diepte’ in te gaan? De Bijbel staat vol 
wonderen. - we raken er nooit over uitgedacht. Als ik God vraag 
om mij te helpen de Bijbel te ‘verstaan’ - om zijn wonderen te 
overdenken - zal dit zeker geen overhoord gebed blijven! 

‘Mijn ziel schreit van kommer, richt mij op naar uw woord’ 
(vs. 28) 

In vers 25 kleefde zijn ziel aan het stof - hij zat aan de 
grond! Hier schreit zijn ziel van kommer. Hij is overmand van 
verdriet. Onze zielennood kan groot zijn. In Psalm 42 roept de 
dichter het uit: ‘Wat buigt gij u neder, o mijn ziel, en zijt gij 
onrustig in mij?’ (vs. 6a). Maar hij zegt er meteen achteraan: 
‘Hoop op God, want Ik zal Hem nog loven, mijn Verlosser en 
mijn God!’ (vs. 6b). Onze ziel kan verkleefd zijn aan het stof, ze 
kan schreien, onrustig zijn en zich in ons neerbuigen. Maar er is 
altijd hoop! Ik moet mezelf niet gaan beklagen. Wat deed de 
dichter? Hij sprak zichzelf moed in! Hij zei tot zijn ziel: ‘Hoop op 
God.’ Hoe ellendig en onrustig hij zich op dat moment ook 
voelde; zijn oog was op God gericht. God was zijn Verlosser. 
Op Hem vertrouwde hij. God was bij machte om hem uit zijn 
zielennood te verlossen.‘Ik zal Hem nog loven’ - zei hij. Alleen 
het geloof kan zo spreken! Zit je in ernstige zielennood? Laat je 
niet overmannen door verdriet of zelfmedelijden. Praat jezelf 
niet in het stof, maar spreek jezelf moed in. Vestig je hoop op 
God. Vraag of Hij je opricht naar zijn woord.  

 



Liefde voor Gods Woord  37 

‘Doe de weg der leugen van mij wijken en schenk mij 
genadig uw wet’ (vs. 29) 

De dichter had een afkeer van de leugen (vs. 163). De 
leugen is het tegenovergestelde van de waarheid. Leugenaars 
zijn niet eerlijk. Iemand die liegt, probeert anderen om de tuin te 
leiden. Deze ‘weg’ 11 wilde hij niet bewandelen. Hij bidt God om 
hem voor de leugen te bewaren en hem in genade zijn wet te 
schenken. Hij had het verlangen om oprecht en eerlijk door het 
leven te gaan. Hij wilde vasthouden aan de Torah.  

‘Ik verkies de weg der waarheid, ik stel uw verordeningen 
voor mij’ (vs. 30) 

De dichter stond voor een kruispunt; hij moest kiezen: of 
de weg der leugen (vs. 29), of de weg der waarheid?  

 

De weg van de waarheid De weg van de leugen 

 
OF

 

 

Hij koos voor de weg der waarheid. Als ik kies voor de 
weg der waarheid, wil ik in gehoorzaamheid aan de Waarheid 
door het leven gaan. ‘Ik stel uw verordeningen voor mij’ - Ik 
houd het Woord van God voor ogen. Bij alle beslissingen, of ze 
nu groot of klein zijn, stel ik mij de vraag: ‘Wat zegt het Woord 
van God?’  

‘Ik klem mij vast aan uw getuigenissen, o HERE, maak mij 
niet beschaamd.’ (vs. 31) 

Hij had zich vastgeklemd aan Gods getuigenissen. In de 
Statenvertaling staat: ‘vastgekleefd’. Hij had zich als het ware 
vastgelijmd aan Gods getuigenissen. Zó vast zat hij aan Gods 
Woord. Zal God iemand beschaamd maken als hij – of zij – zich 



38  Liefde voor Gods Woord 

zó vastklemt aan de Bijbel? Zal God zó iemand laten vallen? Ik 
denk het niet! 

‘Ik zal de weg uwer geboden lopen, want Gij verruimt mij 
het hart’ (vs. 32) 

Zó kennen we de psalmdichter weer! Hier komen we weer 
de vastberadenheid tegen die we eerder hebben gezien. In vers 
25 zat hij nog aan de grond. In vers 26 was hij aan het 
opkrabbelen. In vers 28 vroeg hij of God hem wilde oprichten. 
Maar hier staat hij weer met beide benen op de grond. Hij had 
zich vastgeklemd aan Gods getuigenissen, en de HERE had 
hem niet beschaamd gemaakt (vers 29). De HERE had hem 
opgericht en weer vaste grond onder de voeten gegeven. Hier 
staat hij in de startblokken om weer te gaan lopen: ‘Ik zal de 
weg uwer geboden lopen’. Met vastberaden had hij zich 
voorgenomen om in gehoorzaamheid aan het Woord van God 
zijn weg te vervolgen. ‘Gij verruimt mij het hart’. Hij had zijn hart 
gelucht bij de HERE. Hij voelde zich gesterkt en vertroost. God 
had hem ‘het hart verruimd’ - hij had er weer zin in!  

Lees deze perikoop nog eens goed door. Het kan ons 
helpen als we – weer eens – in de put zitten. Probeer in kaart te 
brengen hoe deze terneergeslagen man het klaar heeft 
gespeeld om zich vanuit het stof weer omhoog te werken. 

 

 



Liefde voor Gods Woord  39 

ה HE 

(vs. 33-40) 

De macht van het Woord 

‘Onderwijs mij, HERE, de weg uwer inzettingen, dan zal ik 
die bewaren ten einde toe’ (vs. 33) 

De dichter vraagt of de HERE hem met het Woord wil 
onderwijzen. De Bijbel is niet een romannetje dat we in één 
keer uitlezen. Om de Bijbel te kunnen begrijpen heb ik 
onderwijs nodig. De Heer Jezus heeft - aan de gemeente - 
leraars gegeven die ons daarbij kunnen helpen. Maar de beste 
Leermeester is nog altijd God Zelf. Voordat we in je Bijbel gaan 
lezen, is het is een goede gewoonte om het gebed van de 
dichter in de mond te nemen: ‘Onderwijs mij, HERE, de weg 
uwer inzettingen, dan zal ik die bewaren ten einde toe’ In 
modern Nederlands: ‘Heer ik wil uw Woord graag 
gehoorzamen. Onderwijs mij vanuit de Bijbel - laat mij zien hoe 
ik heb te handelen en te wandelen.’ Dit zijn gebeden naar Gods 
wil (1 Joh. 5:14). Deze gebeden worden door God verhoord (1 
Joh.5:15). Probeer het maar uit! 

‘Geef mij verstand, dan zal ik uw wet bewaren, en haar van 
ganser harte onderhouden’ (vs. 34) 

We mogen God bidden om het bevattingsvermogen – het 
verstand – om de Bijbel te begrijpen. De dichter zegt: ‘Geef mij 
verstand, dan zal ik uw wet bewaren. Ik zal doen wat U van mij 
vraagt. Van ganser harte wil ik de Torah onderhouden.’ Als het 
goed is gehoorzamen we Gods Woord ‘van harte’. Het is geen 
kwestie van ‘moeten’!  



40  Liefde voor Gods Woord 

In Israël kent men ‘de vreugde der wet’ (sjimchat Torah). 
Men danst rond met een wetsrol in de handen. Zo wordt het 
Loofhuttenfeest afgesloten. Het feit dat God ons zijn Woord 
heeft gegeven, maakt ons blij en dankbaar. We torsen het 
Woord van God niet als een ‘zware last’ met ons mee. Nee, het 
is een ‘feest’ om het Woord in onze handen te mogen hebben! 

‘Doe mij het pad uwer geboden betreden, want daarin heb 
ik lust’ (vs. 35) 

Hij bidt of de HERE hem wil helpen om in 
gehoorzaamheid aan het Woord te wandelen: ‘doe mij het pad 
uwer geboden betreden.’ Hij wilde niets liever: ‘want daarin heb 
ik lust.’  

Lees Romeinen 7:1-26 

We kennen onszelf: ‘het willen is aanwezig, maar het 
doen van het goede niet. Want het goede dat ik wil, doe ik niet; 
maar het kwade dat ik niet wil, dat bedrijf ik’ (Rom. 7:18-19). We 
hebben ‘lust’ om het goede te doen – we willen graag Gods 
Woord gehoorzamen – maar telkens weer ervaren we dat we 
het tegenovergestelde doen. We doen het kwade – we 
zondigen. ‘We ‘verlustigen’ ons in de wet van God naar de 
innerlijke mens; maar we zien in onze leden een andere wet, 
die strijd voert tegen de wet van ons denken en ons tot 
gevangenen maakt door de wet van de zonde die in onze leden 
is’ (Rom. 7:22-23). Deze ‘innerlijke’ strijd kan ons wanhopig 
maken. We schreeuwen het uit: ‘Ik ellendig mens, wie zal mij 
verlossen uit dit lichaam van de dood?’ (Rom. 7:24). Let op het 
antwoord! God zij echter dank (ik ben verlost) door Jezus 
Christus onze Heer! (Rom. 7:25). In eigen kracht kunnen we 
deze strijd niet winnen. Het is een verloren strijd! De verlossing 
moeten we uit een andere hoek verwachten. De verlossing 
komt van God – door Jezus Christus onze Heer. We zijn ‘in 
Christus’. Hij is voor onze zonden gestorven. We behoren Hem 
toe die uit de doden is opgewekt (Rom. 6:4). God heeft ons zijn 

 



Liefde voor Gods Woord  41 

Geest gegeven. Wat voor het vlees – de oude natuur - 
onmogelijk is: ‘het pad uwer geboden betreden’ – is mogelijk 
gemaakt door de Geest. Wij zijn niet meer in het vlees – zij die 
in het vlees zijn, kunnen God niet behagen (Rom. 8:8). Gods 
Geest woont in ons. Het vlees onderwerpt zich niet aan de wet 
van God, want het kan dat ook niet (Rom. 8:7). Wij wandelen 
dan ook niet naar het vlees, maar naar de Geest (Rom. 8:4b).  

‘Neig mijn hart tot uw getuigenissen en niet tot winstbejag’ 
(vs. 36) 

Lees 1 Timotheüs 6: 5-10 

Winstbejag of geldzucht, is een ‘kwaad’ waar het hart 
zeer gevoelig voor is. In plaats tevreden te zijn met voedsel of 
kleding, hebben velen hun hart erop gezet om rijk te willen 
worden. Hun leven bestaat uit het najagen van winst. Er zijn 
zelfs mensen die menen dat godsvrucht een winstbron is. Denk 
maar eens aan predikanten die exorbitante bedragen vragen 
voor hun ‘bediening’. En wat te denken van al die 
‘gospelzangers’ die voor een ‘optreden’ de kassa’s laten 
rinkelen! Het lijstje met voorbeelden zou te lang zijn om hier op 
te sommen. Het is niet opbouwend, en je wordt er ook niet echt 
vrolijk van! ‘Wie rijk willen worden, vallen in verzoekingen en in 
een strik en in vele onverstandige en schadelijke begeerten, die 
de mensen doen wegzinken in verderf en ondergang. Want 
geldzucht is een wortel van alle kwaad. Door daarnaar te 
streven zijn sommigen van het geloof afgedwaald en hebben 
zich met vele smarten doorboord’ (1 Tim. 6:9-10). De dichter 
kende dit gevaar. Wie zijn hart neigt tot winstbejag loopt het 
gevaar van het geloof af te dwalen. Ook hier vertrouwt hij niet 
op zijn eigen hart. Hij bidt de HERE om zijn hart de goede 
richting op te sturen: ‘Neig mijn hart tot uw getuigenissen en 
niet tot winstbejag.’ 



42  Liefde voor Gods Woord 

‘Wend mijn ogen af, zodat zij geen ijdele dingen zien, maak 
mij levend door uw wegen’ (vs. 37) 

‘IJdele’ dingen zijn dingen die vergankelijk en 
onbeduidend zijn. Leeg - onbelangrijk! De wereld is net een 
supermarkt vol ‘ijdele’ dingen. We worden overspoeld met 
aanbiedingen die zo in het oog geplaatst worden dat we er bijna 
niet omheen kunnen. Reclamemakers spelen handig in op onze 
ogen. Achter de reclamespotjes op televisie, die dagelijks aan 
onze ogen voorbijflitsen, zit een heel team van psychologen en 
dien meer. Mensen die hebben uitgedokterd waar onze ‘ogen’ 
gevoelig voor zijn. Het gevaar is groot dat dit soort inhoudsloze 
dingen ons oog aftrekken van wat Gód belangrijk vindt - 
bijvoorbeeld het lezen van de Bijbel. We kunnen onze ogen 
beter richten op belangrijke(re) zaken. Op de ‘dingen die boven 
zijn, niet die op de aarde zijn’ (Kol. 3:2). Dit zijn de dingen die 
‘inhoud’ geven aan ons leven. Onze ogen zijn voortdurend 
gericht op ‘ijdele dingen’. Mensen hangen avond voor avond 
voor de buis. Ook christenen! Het maakt ons geestelijk leven 
dood. Net als een kaars onder een stolp; je ziet het vlammetje 
kleiner en kleiner worden, en al snel is het uit. Dood! Misschien 
is het tijd om de kaars eens opnieuw aan te steken: ‘Maak mij 
levend door uw wegen’. Laat de TV eens een avondje uit. En 
als we daar zoveel moeite mee hebben, mogen we best bidden: 
‘Wend mijn ogen af…’ - ‘Ik heb me voorgenomen om me - 
vanavond - met uw Woord bezig te houden. Geeft U mij de 
kracht om de televisieknop om te draaien’. Als we bidden: 
‘maak mij levend…’ – mijn geestelijk leven is dood. Wil U er 
nieuw leven inblazen’, zullen we wel de bereidwilligheid moeten 
hebben om ‘zijn wegen’ te bewandelen! 

‘Bevestig uw belofte aan uw knecht, die uw vreze 
toegedaan is’ (vs. 38) 

De Bijbel staat vol beloften. Eén daarvan lichten we eruit: 
‘Gelijk zich een vader ontfermt over zijn kinderen, ontfermt Zich 
de HERE over wie Hem vrezen’ 12 (Ps. 103:13). Een vader 

 



Liefde voor Gods Woord  43 

heeft zijn kinderen lief; hij ontfermd zich over hen. Als een van 
zijn kinderen valt, zal hij het optillen. Huilt het, zal hij het 
troosten. Is het in gevaar, zal hij het beschermen. Enzovoort. 
Op gelijke wijze ontfermt zich God over wie Hem vrezen. Op dit 
soort beloften mogen we onze hand leggen. Als ik God vrees – 
ik heb ontzag en eerbied voor Hem - mag ik ook met 
vrijmoedigheid bidden: ‘Bevestig uw belofte aan uw knecht’. 

‘Wend mijn smaadheid af, die ik vrees, want uw 
verordeningen zijn goed’ (vs. 39) 

Smaad is de aantasting van iemands eer of goede naam. 
Smaad is iets waar we voor terugschrikken - iets dat we 
‘vrezen’. Dit vers kunnen we op twee manieren lezen: We 
kunnen hier denken aan de vrees, de angst dat mensen ons 
‘smaden’ omdat we ervoor uitkomen dat we christen zijn. We 
schamen ons niet voor het evangelie - we houden vast aan 
Gods Woord. Dit brengt smaad en verachting met zich mee 
(vgl. vs. 22). We kunnen hier echter ook denken aan 
‘smaadheid’ die ons deel wordt omdat we ons juist niét als 
christenen gedragen. Mensen zien of horen dingen van mij, die 
niet voor een ‘christen’ gepast zijn. Ook dát brengt smaadheid 
met zich mee - ‘Is dát nou een christen!’ Gezien het tweede 
gedeelte van dit vers, moeten we – naar mijn mening – aan het 
laatste denken: ‘smaadheid’ als gevolg van ‘onchristelijk’ 
gedrag. Deze vorm van ‘smaadheid’ zien we in het leven van 
David.  

Lees 2 Samuel 11 t/m 12:1-14 

Toen David gezondigd had met Batseba, de vrouw van 
Uria (2 Samuel 11), stuurde de HERE de profeet Natan tot 
David. Deze hield hem een spiegel voor waarin hij zichzelf 
herkende (2 Sam. 12:1-12). David had berouw en beleed zijn 
zonde. Hierop zei Natan : ‘De HERE heeft uw zonde vergeven: 
gij zult niet sterven, ofschoon gij door deze daad de vijanden 
des HEREN zeer hebt doen lasteren’ (2 Sam. 12:14). Zonde – 



44  Liefde voor Gods Woord 

ongehoorzaamheid - in het leven van een gelovige is koren op 
de molen van de vijanden des HEREN. Laster en smaad zijn de 
bittere vruchten! 

De dichter zegt: ‘want uw verordeningen zijn goed.’ Als 
we erkennen dat de Bijbel ‘goed’ is, vrezen we ook dat door ons 
– onchristelijk – gedrag de goede naam van de Heer Jezus 
wordt aangetast. Dat er smaadheid op Hém komt te liggen. 
Jezus zegt: ‘Wie Mij heeft gezien, heeft de Vader gezien’ (Joh. 
14:9). Als de mensen naar Jezus keken, zagen ze de Vader. 
Van Christus staat geschreven: ‘De smaadheden van hen die U 
smaden, zijn op mij gevallen’ (Rom. 15:3). Alle oneer die de 
Vader werd aangedaan, voelde Hij als een persoonlijke 
belediging. Maar omgekeerd geldt hetzelfde: alle oneer die de 
Heer Jezus wordt aangedaan, voelt de Vader als een 
persoonlijke belediging. Het grote wonder is dat de Heer Jezus 
Zich zó met ons identificeert dat Hij tegen Paulus zei: ‘Saul, 
Saul, waarom vervolge je Mij?’ (Hand. 9:4). Hij zei niet: ‘waarom 
vervolg je mijn gemeente’ - maar ‘Mij’! Mijn smaadheid wordt in 
verbinding gebracht met de Heer Jezus! Deze smaadheid kan 
positief of negatief worden uitgelegd. ‘Positieve’ smaadheid 
hoef ik niet te vrezen; de apostelen waren ‘verblijd’ dat ze 
waardig waren geacht voor de Naam oneer – smaadheid – te 
verdragen (Hand. 5:41). Laat ik echter des te meer de 
‘negatieve’ smaadheid vrezen. Als ik belijd dat de Bijbel goed 
is, laat mijn christenleven dan ook ‘goed’ zijn!  

‘Zie, naar uw bevelen verlang ik, maak mij levend door uw 
gerechtigheid’ (vs. 40) 

Welk een verlangen naar Gods Woord. Een niet te stillen 
dorst! Petrus probeert dit verlangen - deze dorst - ook bij ons 
aan te wakkeren: ‘Verlangt als pasgeboren kinderen naar de 
redelijke onvervalste melk, opdat u daardoor opgroeit tot 
behoudenis’ (1 Petr. 2:2). Och, mocht dit verlangen toch meer 
bij ons gevonden worden! De dichter voelde zich meer dood 

 



Liefde voor Gods Woord  45 

dan levend. Hij bidt of de HERE hem nieuwe levenskracht wil 
schenken: ‘maak mij levend door uw gerechtigheid.’  

Laten we dit gebed eens in de mond van een ‘dode’ 
zondaar leggen. Paulus zegt dat de Efeziërs – voor hun 
bekering – dood waren in hun overtredingen en zonden (Ef. 
2:1). Dit is de toestand van de ‘natuurlijke’ mens – dood in 
overtredingen en zonden! God had hun echter ‘opgewekt’ – 
levend gemaakt. Hij heeft dit gedaan door ‘zijn gerechtigheid’. 
Dit kunnen we lezen in de brief die Paulus aan de Romeinen 
heeft geschreven. Dáár gaat het over ‘Gods gerechtigheid’. Na 
de inleiding, en de wens van Paulus om de gelovigen in Rome 
te bezoeken, valt hij meteen met de deur in huis: ‘Ik schaam mij 
niet voor het evangelie; want het is Gods kracht tot behoudenis 
voor ieder die gelooft, eerst voor de Jood, en ook voor de Griek. 
Want ‘gerechtigheid van God’ wordt daarin geopenbaard op 
grond van geloof tot geloof, zoals geschreven staat: ‘Maar de 
rechtvaardige zal op grond van geloof leven’ (Rom. 1:16-17). 
Iemand hoort het evangelie - hij gelooft dat de Heer Jezus voor 
zijn zonden gestorven is. Hij bidt: ‘Ik ben een dode zondaar - 
maak mij levend door uw gerechtigheid’. God zal zijn gebed 
verhoren! God is rechtvaardig en rechtvaardigt hem die op 
grond van geloof in Jezus is (Rom. 3:26; 4:5). De Heer Jezus is 
overgegeven om onze overtredingen en opgewekt om onze 
rechtvaardiging (Rom. 4:25). Het loon van de zonde is de dood; 
maar de genadegave van God is het eeuwige leven in Christus 
Jezus onze Heer (Rom. 6:23). We hebben de dood ‘verdiend’, 
maar God heeft ons uit genade het eeuwige leven ‘gegeven’. 
‘Door Uw gerechtigheid maakt U dode zondaars levend’. U de 
alleen wijze God, door Jezus Christus, U zij de heerlijkheid tot 
in alle eeuwigheid! Amen. (Rom. 16:27). 

 



46  Liefde voor Gods Woord 

VAU  
ו

(vs. 41-48) 

Overwinning door het Woord 

‘Dat uw goedertierenheid over mij kome, o HERE, uw heil 
naar uw belofte; opdat ik mijn smader iets hebbe te 
antwoorden, want ik vertrouw op uw woord’ (vs. 41-42) 

De dichter vertrouwde op de Torah; daaraan had hij zich 
vastgeklemd (vs. 31). Er was een smaadheid die hij vreesde: 
smaadheid die de naam van de HERE zou aantasten. Daarom 
wilde hij zijn pad rein bewaren (vs. 9), en verkoos hij de weg 
der waarheid boven de weg der leugen (vs. 29-30). De 
smaadheid in dit vers is bijzonder naar en vervelend. De 
smaadheid waarvan hier sprake is, heeft te maken met ‘onheil’. 
We worden getroffen door een ernstige ziekte, we raken onze 
baan kwijt etc. De ‘smader’ is er als de kippen bij om zout in de 
wonde(n) te wrijven: ‘Zie je wel, God bestaat niet, anders zou 
Hij wel ingrijpen!’ Misschien dat ze de dingen - die ze denken - 
niet hardop zeggen, maar we kennen hun gedachten! Deze 
smaadheid vinden we in Psalm 22: ‘wentel het op de HERE – 
laat die hem verlossen, hem redden, Hij heeft immers 
welgevallen aan hem’ (lees Psalm 22:7-9). ‘God heeft toch zo´n 
welgevallen aan je. Waarom laat Hij deze ellende dan toe in je 
leven? Waar is nu die God waar je zo op vertrouwd?’ De dichter 
bidt de HERE om een zegen - hij vraagt om goedertierenheid 
en heil. Hij wil niet met de mond vol tanden staan als ‘zijn 
smader(s)’ met dit soort opmerkingen komen. 

 



Liefde voor Gods Woord  47 

We hebben overdacht dat we met drie vormen van 
smaadheid te maken kunnen krijgen: 

1. Smaadheid als gevolg van gehoorzaamheid aan het 
Woord van God (vs. 22).  

2. Smaadheid als gevolg van ongehoorzaamheid aan 
het Woord van God (vs. 39). 

3. Smaadheid als gevolg van onheil in ons leven (vs. 41-
42) 

Met de eerste vorm mag ik mij verblijden (Hand. 5:41). 
Voor de tweede moet ik vrezen (Ps. 119:39). En de derde moet 
ik met geloof beantwoorden (Jak. 1:5-8). 

God is almachtig. Als ‘onheil’ mij treft, mag ik - in geloof - 
een beroep doen op Gods goedertierenheid en heil. Niet zozeer 
omdat ‘ik’ word gesmaad. Natuurlijk, dat is heel vervelend! 
Maar het gaat op de eerste plaats om de eer van God. Zijn 
Naam, zijn (al)macht is in het geding. Onheil kan mij treffen in 
de vorm van een ernstige ziekte. Dan mag ik om genezing 
bidden. Ziekte – onheil – kan door God gebruikt worden om ‘zijn 
werken’ in mij te openbaren (Joh.9:3). Durf ik nog het gebed 
van de dichter in mijn mond te nemen? Heb ik nog het 
vertrouwen – het geloof – dat God ‘zijn werken’ in mij wil 
openbaren? Geloof, is wél een voorwaarde! Als de dichter zegt: 
‘ik vertrouw op uw woord’, zegt hij tevens: ‘ik vertrouw op U.’ 
Een andere voorwaarde: het Woord van God gehoorzamen. 
Een leven – willen - leiden dat in overeenstemming is met de 
Bijbel. Er zijn uitleggers die zeggen dat we genezing kunnen 
‘claimen’. Ze bedoelen misschien hetzelfde, maar ze drukken 
zich verkeerd uit. Wij hebben bij God niets te ‘claimen’! God is 
soeverein in zijn handelen. Een beroep doen op Gods goedheid 
en belofte(n) is iets anders dan ‘eisend’ bidden dat God ons 
geneest! We bidden in geloof - we leggen de hand op de Bijbel. 
Maar dit wil niet zeggen dat we God gaan voorschrijven hoe Hij 
‘moet’ handelen. God is - met eerbied gesproken - geen 
machine die wij aan of uit kunnen zetten. God is - en blijft - 



48  Liefde voor Gods Woord 

soeverein in zijn handelen. Bij de één neemt Hij de ‘doorn’ weg, 
en bij de ander laat Hij de ‘doorn’ zitten. Als Hij tot mij zegt: 
‘Mijn genade is u genoeg’, heb ik mij daarbij neer te leggen. Ik 
moet dan ook ophouden met ‘claimen’. Ik leg me neer bij de 
situatie, en geef het over in Gods hand. 

Lees 2 Korinthe 12:7-10 

‘Neem het woord der waarheid niet geheel van mijn mond, 
want uw verordeningen verbeid ik, opdat ik uw wet 
bestendig onderhoude, voor altoos en immer’ (vs. 43-44) 

De Bijbel is het ‘Woord der waarheid’ (Joh. 17:17). 
Iemand die op zoek is naar de waarheid moet de Bijbel gaan 
lezen. De Heer Jezus zegt van Zichzelf: ‘Ik ben de weg en de 
waarheid en het leven’ (Joh. 14:6). Hij is ‘de’ waarheid, en niet 
‘een’ waarheid. Kleine woordjes zijn in de Bijbel veelzeggend; 
we lezen er zo gemakkelijk overheen! Met het woordje ‘de’ sluit 
de Heer Jezus alle andere wegen en waarheden uit. Er is maar 
één weg tot God, en er is ook maar één waarheid – Jezus 
Christus. Hij is het vlees geworden Woord - de personificatie 
van de waarheid (Johannes 1:1-18). Er zijn mensen die hun 
leven lang naar de waarheid zoeken. De laatste woorden van 
Boeddha waren: ‘Zoek de waarheid’. Wie dit leest kan zijn 
zoektocht naar de waarheid en verlichting staken. Zoek niet 
langer; je hebt de waarheid gevonden! Het Woord der waarheid 
getuigt van Hem die gezegd heeft dat Hij de waarheid is.  

De dichter bidt: ‘Neem het woord der waarheid niet 
geheel van mijn mond.’ Hij bedoelt: Laat het woord van de 
waarheid altijd in mijn mond zijn. Een man die niet alleen eerlijk 
en oprecht door het leven wilde gaan, maar ook van de 
waarheid wilde getuigen. Hij ‘verbeide’ Gods verordeningen. 
Verbeiden is oud Nederlands voor (ver)wachten. Hij wachtte 
dus af wat God in- en door zijn Woord tot hem te zeggen had. 
Het was zijn verlangen om de Torah voortdurend en altijd te 
gehoorzamen. Zijn leven lang. Wie eenmaal van de waarheid 
heeft geproefd, heeft maar één verlangen: ‘Gods Woord 

 



Liefde voor Gods Woord  49 

bestendig onderhouden’ – leven in gehoorzaamheid aan de 
Bijbel. 

‘Dan zal ik wandelen op ruime baan, want ik zoek uw 
bevelen’ (vs. 45). 

Iemand die de Bijbel wil gehoorzamen, zal ‘wandelen op 
ruime baan’. Buitenstaanders - mensen van de wereld – 
hebben een heel vertekend beeld van het christen zijn. ‘Je mag 
dit niet, je mag dat niet…’Al die wetjes en regeltjes die je van je 
vrijheid beroven’, etc. Dit is typisch de taal van mensen die de 
waarheid niet kennen. Zij denken dat ze ‘vrij’ zijn, maar in 
werkelijkheid zijn ze ‘gebonden’ - slaven van de zonde. 

Lees Johannes 8: 31-47. 

Ze hebben niet in de gaten dat de meester die ze dienen 
– de duivel – een mensenmoordenaar is. In hem is geen 
waarheid - hij is een leugenaar. Hij probeert mensen wijs te 
maken dat ze ‘vrij’ zijn: ‘Je leeft maar één keer, geniét er dan 
ook van!’ ‘Laten wij eten en drinken, want morgen sterven wij’ 
(1 Kor. 15:32). Inderdaad, het is de mensen beschikt éénmaal 
te sterven en daarna het oordeel (Hebr.9:27). Dit laatste vertelt 
de vader van de leugen er niet bij! De doden die geweigerd 
hebben om de waarheid te geloven, zullen voor de grote witte 
troon van God moeten verschijnen. De dag van het oordeel - 
over de ongelovigen - komt, en staat uitvoerig in de Bijbel 
beschreven. 

Lees Openbaring 20:11-15 

Of we nu tot de ‘groten’ of tot de ‘kleinen’ van deze aarde 
behoren, aan dit oordeel ontkomen we niet! Wie niet in het boek 
van het leven is geschreven, wordt geworpen in de poel van 
vuur, waar zij samen met de duivel, die hen misleid heeft, dag 
en nacht gepijnigd worden tot in alle eeuwigheid (Openb. 20:10, 
15). Dit is wat de Bijbel noemt: de ‘tweede’ dood (Openb. 20:6). 



50  Liefde voor Gods Woord 

Dit woord is tè ernstig om naast ons neer te leggen. Luister niet 
naar de leugenaar. De duivel liegt. De Heer Jezus – de 
waarheid - maakt ons vrij. We zijn ‘gebonden’ zondaars; als dan 
de Zoon ons zal vrijmaken, zullen we ‘werkelijk’ vrij zijn (Joh. 
8:36). Hij heeft de dood van zijn kracht beroofd. ‘Hij heeft door 
de dood te niet gedaan hem die de macht over de dood had, 
dat is de duivel, en allen ‘verlost’ – vrijgemaakt - die uit vrees 
voor de dood hun hele leven door aan slavernij onderworpen 
waren’ (Hebr. 2:14-15). Als we in Hem geloven zijn we verlost 
uit de slavernij van de zonde en de duivel. Wij hoeven de dood 
niet te vrezen. Wij zijn ‘werkelijk’ vrij en mogen op ‘ruime baan’ 
wandelen. 

De Bijbel is ons ‘ten leven’ gegeven (Deut. 30:16). Niet 
om ons leven te beperken! Al die zogenaamde ‘wetjes’ en 
‘geboden’ zijn niet bedoeld om ons te belemmeren in onze 
levensontplooiing, maar juist andersom: om mensen in de 
‘ruimte’ – in vrijheid – te stellen (Ps. 18:20; 31:9; 118:5); ze 
geven richting aan ons bestaan. 

‘Ook zal ik voor koningen over uw getuigenissen spreken 
zonder mij te schamen’ (vs. 46) 

Niet iedereen is geroepen om voor koningen te 
verschijnen. In het Oude Testament hebben bijna alle profeten 
voor koningen gesproken: Jeremia, Jesaja, Daniël, enz. Ook 
Paulus was een uitverkoren vat om de naam van de Heer (uit) 
te dragen; zowel voor volken als koningen en zonen van Israël 
(Hand. 9:15). De dichter schaamde zich niet voor het Woord 
van God. Ook Paulus kon zeggen: ‘ik schaam mij niet voor het 
evangelie’ (Rom. 1:16). Of we nu voor koningen of voor onze 
buurman staan, laten we ons niet schamen voor het evangelie. 

 



Liefde voor Gods Woord  51 

‘Ik toch verlustig mij in uw geboden, die ik liefheb; daarom 
hef ik mijn handen op naar uw geboden die ik liefheb, en 
overdenk ik uw inzettingen’(vs. 47-48). 

Welk een liefde voor het Woord! Tot tweemaal toe zegt de 
dichter dat hij Gods geboden liefheeft. Daarin kon hij zich 
verlustigen. Bij dit ‘verlustigen’ hebben we al in vers 16 
stilgestaan. 

De psalmdichter heft zijn handen op naar Gods geboden. 
Het opheffen van de handen is een gebedshouding (vgl. Ps. 
28:2; 63:5; 1 Tim. 2:8). Een uitstrekken van de handen naar de 
hemel – naar God. Hier is het een uitstrekken – een verlangen 
– naar het Woord van God. In het leven van de dichter merken 
we twee dingen op: 

1. het opheffen van zijn handen naar God 

2. het opheffen van zijn handen naar Gods Woord 

Hij heeft een innig gebedsleven, en een sterk verlangen 
naar de Torah. Dit zijn de twee pilaren die zijn (geestelijk) leven 
steun en draagkracht geven. 

Het kan zijn dat mijn handen ‘verslapt’ zijn. Mijn 
gebedsleven is niet meer wat het zou moeten zijn. Het 
verlangen om de Bijbel te lezen is ook minder geworden. 
Oppassen geblazen! De eerste scheuren beginnen zich te 
vertonen in de ‘pilaren’. Mijn geestelijk leven loopt gevaar! Als ik 
geestelijk sterk wil staan, moet ik de ‘slappe handen’ en de 
verlamde knieën oprichten. Alleen dan kan ik ‘rechte’ paden 
maken voor mijn voeten (Hebr. 12:12-13).  

 



52  Liefde voor Gods Woord 

ז ZAIN  

(vs. 49-56) 

Troost door het Woord 

‘Gedenk het woord tot uw knecht, omdat Gij mij hoop hebt 
gegeven’ (vs. 49) 

Hier richt de knecht zich tot zijn God. In deze Psalm 
noemt de dichter zich veertien keer ‘knecht’. Een ‘knecht’ stelt 
zich helemaal ten dienste van zijn Meester. Het Markus 
Evangelie stelt ons de Heer Jezus voor als de gehoorzame en 
volmaakte Dienstknecht van God. Hij is niet gekomen om 
gediend te worden, maar om te dienen en zijn leven te geven 
tot een losprijs voor velen (Mark. 10:45). Paulus en Petrus 
noemen zich beiden ‘slaven’ van Jezus Christus (Titus 1:1; 2 
Petrus 1:1). De Heer Jezus, Paulus, Petrus… Zullen ook wij 
onze naam aan dit rijtje toevoegen? Zijn ook wij bereid om heel 
ons leven in dienst van God te stellen?  

Lees Jesaja 49:1-7 

God geeft zijn knechten hoop. In het boek Jesaja zijn vijf 
profetieën opgeschreven over de knecht des HEREN. Jesaja 
49 is de tweede. Profetisch spreekt deze knecht van de Heer 
Jezus. In vers 4 roept hij verzuchtend uit: ‘Tevergeefs heb ik mij 
afgemat, voor niets en vruchteloos mijn kracht verbruikt’ (Jes. 
49:4a). We hebben bij de overdenking van vers 25 t/m 32 
overdacht, dat er momenten in ons leven kunnen zijn dat we 
het – even - niet zien zitten. Vóóral ‘knechten’ hebben hiermee 
te maken. Zij zien het als hun taak om het evangelie te 
verkondigen. Het evangelie prediken is niet alleen maar een 
praatje over ‘geluk en zaligheid’. Nee, we moeten de mensen 
ook voorhouden dat ze zondaars zijn en zich moeten bekeren. 

 



Liefde voor Gods Woord  53 

Deze boodschap wordt ons niet door iedereen in dank 
afgenomen. Ons aandeel in de prediking van het evangelie is 
schande, verachting en tegenspraak. Je kunt er moedeloos van 
worden! Knechten lopen extra gevaar dat hun ‘zielen’ bezwijken 
(vgl. Hebr. 12:1-3). De knecht des HEREN blijft echter niet in dit 
dal van moedeloosheid zitten. Nee, hij weet dat zijn recht bij de 
HERE is, en zijn vergelding bij zijn God: ‘Evenwel, mijn recht is 
bij de HERE en mijn vergelding is bij mijn God’ (Jes. 49:4b). Hij 
klampt zich vast aan het woord dat de HERE tot hem 
gesproken heeft: ‘Maar nu zegt de HERE, die mij van de 
moederschoot aan vormde tot zijn knecht (…): Het is te gering, 
dat gij Mij tot een knecht zoudt zijn om de stammen van Jakob 
weder op te richten en de bewaarden van Israël terug te 
brengen; Ik stel u tot een licht der volken, opdat mijn heil reike 
tot het einde der aarde. Zo zegt de HERE, Israëls Verlosser, 
zijn Heilige tot de diep verachte, de bij het volk verafschuwde, 
de knecht van heersers.’ (Jes. 49:5-7).  

God geeft zijn knechten hoop, en deze hoop beschaamt 
niet. John Bunyan schreef: ‘De hoop is nooit ziek, als het geloof 
gezond is.’ 

‘Dit is mijn troost in mijn ellende, dat uw belofte mij levend 
maakt’ (vs. 50) 

De dichter voelt zich moedeloos en ‘ellendig’. Hij dreigt in 
het moeras van ellende weg te zakken. In zijn nood grijpt hij 
zich stevig vast aan de uitgestoken hand van God. In zijn 
ellende biedt het Woord hem troost. De HERE zal hem niet 
laten zakken. Aan deze belofte houdt hij zich vast. Hij zál hem 
levend maken en uit deze poel van ellende trekken. 

Hier is sprake van ‘mijn’ troost, en ‘mijn’ ellende. Ieder 
heeft zijn ‘eigen’ ellende: ‘Het hart kent zijn ‘eigen’ droefheid, en 
in zijn vreugde kan een vreemde zich niet mengen’ (Spr.14:10). 
Er kunnen zich in mijn leven zaken afspelen waarin ‘een 
vreemde’ - een buitenstaander - zich niet kan mengen. Vaak 
genoeg hebben ‘vreemden’ gemeend om zich in onze droefheid 



54  Liefde voor Gods Woord 

en ‘ellende’ te moeten mengen. Denk maar eens aan de drie 
‘vrienden’ van Job. 

Lees Job 1 en 2 

Zij hadden gehoord van al het leed dat Job getroffen had. 
Bewogen als ze waren, hadden ze met elkaar afgesproken om 
Job te gaan beklagen en troosten. Zo gezegd, zo gedaan; ieder 
kwam van zijn eigen woonplaats naar de plek waar ze met 
elkaar hadden afgesproken. Toen ze Job vanuit de verte in de 
as zagen zitten, herkenden zij hem niet. Hij zat onder de 
zweren, van zijn voetzool af tot zijn hoofdschedel toe. Hoe was 
het toch mogelijk dat hun vriend zo in de ellende was geraakt? 
Ze verhieven hun stem en weenden, scheurden hun mantels en 
strooiden stof op hun hoofd, hemelwaarts. Zeven dagen en 
zeven nachten zaten ze bij hem op de grond. Niemand sprak 
een woord tot hem, want zij zagen dat zijn smart zeer groot 
was. Toen Job na die zeven dagen van stilte zijn mond opende 
en een bittere klacht liet horen, begon de een na de ander zich 
te mengen in Jobs ellende. Ze konden hem precies vertellen 
hoe het zover met hem was gekomen: ‘Beste Job, wat sta je nu 
verbijsterd te kijken - speel niet de grote onschuld. Je wéét 
toch: wie onrecht ploegen en moeite zaaien, die maaien het’ 
(Job. 4:1-8). De toon was gezet! Toen ze alle drie aan het 
woord waren geweest, kon Job zich niet langer inhouden: ‘gij 
zijt allen jammerlijke vertroosters. Komt er geen einde aan de 
ijdele woorden?’ (Job.16:2-3). Van je vrienden moet je het 
hebben!  

Wil dit dan zeggen dat ik mij – altijd - met mijn verdriet in 
een hoekje moet terugtrekken? Dat ook weer niet! We kennen 
het gezegde: ‘gedeelde smart is halve smart.’ Het kan helpen 
om mijn verdriet met een ander te delen. Maar dan moeten we 
wel de juiste ‘vrienden’ uitkiezen! Mensen, die zelf het een en 
ander hebben meegemaakt begrijpen de situatie vaak het best. 
Zij weten waarover ze praten. Een weduwe wéét wat het wil 
zeggen om een echtgenoot te verliezen. Alleenstaanden wéten 
hoe het aanvoelt om alleen door het leven te moeten gaan. 

 



Liefde voor Gods Woord  55 

Zieken wéten…etc. God is de Vader der ontfermingen en de 
God van alle vertroosting, Hij vertroost ons in al onze 
verdrukking, opdat wij hen kunnen vertroosten die in allerlei 
verdrukking zijn. Door de vertroosting waarmee ikzelf door God 
vertroost ben geworden, kan ik - op mijn beurt - anderen 
troosten. (2 Kor. 1:3-4).  

Een oud indiaans gezegde luidt: ‘Voordat je iemand beoordeelt, 
moet je eerst drie manen in zijn mocassins lopen.’  

Je kunt iemands leed of verdriet pas écht beoordelen - of 
meevoelen - als je in dezelfde situatie hebt gezeten. 

‘Hoezeer overmoedigen mij bespotten. Van uw wet wijk ik 
niet’ (vs. 51) 

Je zit in de ellende en dan krijg je ook nog eens te maken 
met mensen die je bespotten. Overmoedigen noemt hij ze - 
mensen die van Gods Woord zijn afgedwaald (vs. 21). Mijn 
‘leed’ is hun ‘vermaak’. Voeg die twee samen en je hebt 
‘leedvermaak’! Bij de smaad en spot van dit soort mensen 
hebben we al stilgestaan bij de overdenkingen van vers 21 en 
41. 

We moeten ons door hen niet van de wijs laten brengen. 
Net als de dichter mogen we onze toevlucht tot God nemen, en 
zeggen: ‘van uw wet wijk ik niet’. Men mag mij bespotten, 
uitlachen en belachelijk maken: ik houd vast aan Gods Woord. 
De Bijbel is mijn ‘houvast’, daarvan wil ik niet wijken. Geen 
spotter die mij daar vanaf kan brengen! 

‘Als ik denk aan uw verordeningen van ouds, o HERE, dan 
ben ik getroost’ (vs. 52) 

We mogen troost putten uit het verleden: de 
‘verordeningen van ouds’. ‘Alles wat tevoren geschreven is, is 
tot onze lering geschreven, op dat wij door de volharding en 



56  Liefde voor Gods Woord 

door de vertroosting van de Schriften de hoop hebben’ (Rom. 
15:4). Als ik de weg der waarheid bewandel, zal ik te maken 
krijgen met spotters die mij verachten. Dit kan mij neerslachtig 
maken. De Bijbel staat vol voorbeelden van gelovigen die in 
gelijksoortige omstandigheid hebben verkeerd. Ook zij werden 
vervolgd, bespot, gesmaad. Ze hebben echter volhard. Ze 
hebben zich niet ‘gewonnen’ gegeven, maar zijn doorgegaan. 
Door hun geloof hebben ze niet alleen - een goed - getuigenis 
van God verkregen, maar God heeft hen ook een geweldige 
toekomst beloofd. Deze hoop gaf hun de nodige volharding en 
kracht om door te gaan.  

Lees Hebreeën 11:32-40 en de overdenking bij Psalm 119:8b 

Als we het ‘moeilijk’ hebben, laten we dan (terug)denken 
aan al die gelovigen die ons zijn voorgegaan. De God van de 
volharding en de vertroosting - Romeinen 15:5 - heeft ons de 
Bijbel gegeven om troost uit te putten. 

‘Verontwaardiging greep mij aan vanwege de goddelozen, 
die uw wet verlaten’ (vs. 53) 

Als we de ‘Bijbelvast’ zijn, zal deze verontwaardiging ook 
ons aangrijpen. De mensen hebben zich van God losgemaakt – 
ze trekken zich van God nog gebod iets aan. De gevolgen 
daarvan kunnen we dagelijks – met verontwaardiging - in de 
kranten lezen. Leg de krant maar eens naast Romeinen 1:28-
32. Als wij hierover al verontwaardigd zijn, hoeveel temeer God! 
Dit blijft dan ook niet ongestraft: ‘want toorn van God wordt van 
de hemel geopenbaard over alle goddeloosheid en 
ongerechtigheid van mensen die de waardheid in 
ongerechtigheid bezitten (Rom. 1:18). 

 Lees Romeinen 1:18-32 

 



Liefde voor Gods Woord  57 

‘ Uw inzettingen zijn mij tot snarenspel in het huis van mijn 
vreemdelingschap’ (vs. 54) 

Over ‘vreemdelingschap’ hebben we al nagedacht bij de overdenking 
van vers 19. Als ik omringd ben door mensen die zich van Gods niets 
aantrekken (vs. 53), grijpt verontwaardiging mij aan. Ik voel mij een 
‘vreemdeling’ op de aarde. Toch kon de dichter een (lof)lied aanheffen. 
Hoe eenzaam en beroerd wij ons ook kunnen voelen. God kan ons 
een loflied geven in de nacht (Ps. 42:8). 

 

‘Iedereen kan overdag zingen. …Het is gemakkelijk om te zingen 
als we de noten kunnen lezen bij daglicht; maar wie kan zingen als 
er geen straaltje licht is om bij te zien, die is een bekwaam zanger… 
Liederen in de nacht komen alleen van God; die heeft de mens niet 
In zijn macht.’ 

           C.H. Spurgeon 

Waardoor liet de dichter zich ‘inspireren’? Door de Torah 
– door Gods inzettingen! Zijn liederen waren gebaseerd op 
Gods Woord. Wij mogen elkaar in alle wijsheid leren en 
terechtwijzen met psalmen, lofzangen en geestelijke liederen 
(Kol. 3:16; Ef. 5:19). Het is goed om hier even bij stil te staan! 
Kunnen wij zomaar alle psalmen zingen? Nee! De zogenaamde 
‘wraakspsalmen’ zijn in strijd met het onderwijs dat de Heer 
Jezus heeft gegeven. Wij worden opgeroepen om onze 
vijanden lief te hebben en te bidden voor hen die ons vervolgen 
(Matth. 5:44). Boven Psalm 35 staat: ‘Gebed om hulp tegen de 
vijanden’. Deze psalm kunnen wij bijvoorbeeld niet 
(mee)zingen. Als wij zingen: ‘moge het verderf over hem 
komen’, staat dit haaks op wat de Heer Jezus ons heeft 
geleerd. Deze Psalm hoort thuis in de bedeling van ‘de wet’. Wij 
leven in de bedeling van de ‘genade’. Stráks, als de gemeente 
is opgenomen, zullen dit soort psalmen – weer - door het 
gelovig overblijfsel uit Israël worden gezongen. Daarvoor is het 
nu niet de tijd! 



58  Liefde voor Gods Woord 

En is het wel zo Schriftuurlijk om ons rechtstreeks tot de 
Heilige Geest te richten in onze lof- en opwekkingsliederen? 
Zeg niet ál te vlug ‘ja’! In de Bijbel zal men tevergeefs zoeken 
naar liederen of gebeden die rechtstreeks tot de Heilige Geest 
zijn gericht. Dit moet ons dan ook zeer voorzichtig stemmen. Bij 
de overdenking van vers 30 hebben we gezegd: ‘Bij alle 
beslissingen, of ze nu groot of klein zijn, stellen we ons de 
vraag: wat zegt het Woord van God? Ook als het gaat om de 
liederen? Ja, ook als het gaat om de liederen!  

‘Des nachts gedenk ik uw naam, o HERE, en onderhoud ik 
uw wet’ (vs. 55) 

De stilte van de nacht is een goede gelegenheid om over 
God na te denken. Dit kan voordat we gaan slapen, maar ook 
als we - eens - niet kunnen slapen. Het kan zelfs zo zijn, dat we 
in onze slaap - in ons onderbewustzijn - nadenken over de 
naam van de HERE. De dichter was dag en nacht met de 
HERE bezig. Hij had maar één verlangen: ‘het onderhouden 
van de Torah.’ Ik denk niet dat van ons gevraagd wordt om 
nachten wakker te blijven om ons met gebed en Bijbellezen 
bezig te houden. Hoewel dit soms wel nodig kan zijn! De Heer 
Jezus bracht nachten door in gebed (Luk. 6:1216; 28-36; 
22:39vv). Er kunnen momenten in ons leven zijn dat we Gods 
wijsheid en bijstand – extra - nodig hebben. Dan is het beter om 
de nacht biddend en Bijbellezend door te brengen, dan te 
slapen. In ieder geval is het een goede gewoonte om voor het 
slapen gaan een stuk(je) uit de Bijbel te lezen, en de dag met 
gebed af te sluiten (vgl. vs. 148). 

‘Dit is mij ten deel geworden, omdat ik uw bevelen bewaar’ 
(vs. 56) 

Wat is hem ten deel geworden? Wat houdt het woordje 
‘dit’ in? Alles wat we in deze perikoop overdacht hebben: Gods 
hulp en nabijheid, hoop, troost, vrede, vreugde. Dít valt ook ons 
ten deel als wij het Woord van God gehoorzamen! 

 



Liefde voor Gods Woord  59 

 



60  Liefde voor Gods Woord 

ח CHETH 

(vs. 57-64) 

Volharding door het Woord 

‘De HERE is mijn deel, ik heb beloofd uw woorden te 
onderhouden’ (vs. 57) 

In het vorige vers zegt de dichter: ‘dit is mij ten deel 
geworden.’ Hij bedoelt daarmee: de zegeningen die gepaard 
gaan met gehoorzaamheid aan de Torah. Hier is de HERE Zélf 
zijn deel. Dit gaat veel verder! Ik kan mij verblijden in al de 
zegeningen die God mij schenkt; maar de blijdschap die ik in 
God Zélf hebben gevonden, stijgt daar ver boven uit.  

Allen die geloofd hebben in de Heer Jezus, mogen 
zeggen: ‘de HERE is mijn deel’. ‘Onze gemeenschap is met de 
Vader en met zijn Zoon Jezus Christus’ (1 Joh. 1:3). Dit is óns 
deel.  

Lees Johannes 13:1-20 

Maar deze gemeenschap kan verbroken worden door de 
zonde. Daarom zegt de Heer Jezus tot Simon Petrus: ‘Als Ik je 
niet was, heb je geen deel ‘met’ Mij’ (Joh. 13:8). Onze voeten 
worden vuil door onze wandel in deze wereld. Dagelijks hoor en 
zie ik dingen die mij verontreinigen. Luther zegt hierover: ‘De 
duivel zorgt er wel voor, dat een christen die op weg is naar de 
hemel, geen schone voeten houdt.’ 

De Heer zegt: ‘deel met Mij, en niet deel aan Mij.’ Petrus 
was wederom geboren, en daarom had hij deel ‘aan’ Christus. 
Hij had ‘gebaad’ en was geheel rein (vs. 10). Dit ‘baden’ spreekt 
van de wedergeboorte. Het bad van de wedergeboorte is maar 
één keer nodig (vgl. Titus 3:5); maar onze voeten moeten ‘vaak’ 

 



Liefde voor Gods Woord  61 

gewassen worden. Om deel te kunnen hebben ‘met’ de Heer 
Jezus, moeten mijn voeten gewassen worden. Het is als met de 
priesters in het Oude Testament: de priester(s) werden bij hun 
priesterwijding éénmaal gebaad (Ex. 29:4). Maar telkens als 
een priester het heiligdom wilde binnengaan, moest hij zijn 
handen en voeten wassen in het koperen wasvat (Ex. 30:18-
21). Enerzijds zit hier een stuk persoonlijke verantwoording in, 
maar anderzijds verricht de Heer Jezus deze dienst aan ons. 
Als Hogepriester komt Hij ons te hulp in onze zwakheden 
(Hebr. 4:14-16); als Voorspraak houdt Hij Zich bezig met onze 
zonden (1 Joh. 2:1-2); in de voetwassing treedt Hij ons 
tegemoet in onze verontreiniging (Joh. 13:1-20). Hij neemt alles 
weg wat een verhindering kan zijn om met Hem en de Vader 
gemeenschap te hebben. Het ‘water’ dat daarvoor wordt 
gebruikt, spreekt van de reinigende kracht van het Woord dat – 
door de Heilige Geest – op ons geweten wordt toegepast (Ef. 
5:26). Het toont ons alles wat beleden en geoordeeld moet 
worden. De Heer wil graag dat wij genieten van de 
gemeenschap met Hem en de Vader, laten wij ons dan ook 
reinigen van alle bevlekkingen van het vlees en van de geest (2 
Kor. 7:1). 

De dichter zegt: ‘ik heb beloofd uw woorden te 
onderhouden.’ We hebben beloofd de Bijbel te gehoorzamen. 
Dat neemt niet weg dat onze voeten vuil worden door het stof 
van de wereld. We mogen ons gelukkig prijzen met een Heiland 
die zich keer op keer omgordt om ons de voeten te wassen! 

‘Van ganser harte zoek ik uw gunst, wees mij genadig naar 
uw belofte’ (vs. 58) 

De dichter is deze Psalm begonnen met de vermelding: 
‘Welzalig zij, die zijn getuigenissen bewaren, die Hem van 
ganser harte zoeken’ (vs. 2). Mensen die God ‘van ganser 
harte’ zoeken, en zijn Woord bewaren, mogen ook een beroep 
doen op Gods gunst en genade. Met vrijmoedigheid mogen wij 
naderen tot de troon van de genade, opdat wij barmhartigheid 



62  Liefde voor Gods Woord 

ontvangen en genade vinden tot hulp op de juiste tijd (Hebr. 
4:16). Dankzij de Heer Jezus, die als de grote hogepriester aan 
de rechterhand van God zit, mogen wij tot deze genadetroon 
verschijnen. Daar is een belofte aan vastgekoppeld: we 
ontvangen barmhartigheid en vinden genade waardoor we op 
de juiste tijd geholpen worden. 

‘Ik overdenk mijn wegen, ik wend mijn voeten naar uw 
getuigenissen’ (vs. 59) 

Het is een goede zaak om onze wegen te overdenken. Bij 
tijd en wijlen moet ik pas op de plaats maken, en mij afvragen: 
‘zit ik nog op de goede weg? Bevind ik mij nog wel op de weg 
der waarheid (vs. 30)?’ Voordat we er erg in hebben kunnen we 
(af)dwalen (vgl. vs. 67, 167). Onze voeten moeten we wenden 
naar Gods getuigenissen - we moeten ons door het Woord van 
God laten ‘bijsturen’. 

‘Daarom moeten wij des te sterker ons richten naar wat 
wij gehoord hebben, opdat wij niet misschien afdrijven’ (Hebr. 
2:2). 

‘Ik haast mij en aarzel niet om uw geboden te onderhouden’ 
(vs. 60) 

Hoe traag kunnen wij zijn in het gehoorzamen aan Gods 
Woord! We aarzelen en dralen als we ons moeten haasten. Ik 
ga met mijn gave naar het altaar om het aan God te offeren. In 
een fractie van een seconde schiet een gedachte door mijn 
hoofd: ik herinner mij dat broeder X iets tegen mij heeft! 
Eigenlijk had ik het al veel eerder moeten doen, maar het is er 
niet van gekomen. ’Ach, zoveel haast heeft het ook weer niet. 
Morgen of overmorgen kan ook nog - ik zie wel.’ Daar sta ik dan 
met mijn gave! Op het moment dat Gods Geest tot mij spreekt, 
is er háást geboden! Dan moet ik niet staan te dralen, maar 
doen wat de Heer mij opdraagt: ‘laat daar uw gave vóór het 
altaar en ga eerst heen, verzoen u met uw broeder, en kom dan 

 



Liefde voor Gods Woord  63 

en offer uw gave’ (Matth. 5:23-24). Dit is maar één voorbeeld. 
Misschien is het goed om hier even pas op de plaats te maken 
om onze wegen te overdenken (vs. 59):  

1. Als ik in nood verkeer, verwacht ik dat God zich 
‘haast’ om mij te helpen (vgl. Psalm 22:20; 38:23; 
40:14; 70:2;6; 71:12 enz.). Mag God dan op Zijn beurt 
van mij verwachten dat ik mij haast om zijn Woord te 
gehoorzamen? 

2. Zijn er in dingen in mijn leven - die God van mij vraagt 
– waarover ik nog aarzel? 

‘Hoewel strikken der goddelozen mij omgeven, ik vergeet 
uw wet niet’ (vs. 61) 

Strikken worden door jagers en/of stropers gebruikt om 
wild te vangen. De dichter gebruikt dit beeld om duidelijk te 
maken dat de goddelozen hem probeerden te vangen in hun 
strikken (vgl. Jer. 18:22). Figuurlijk spreken deze ‘strikken’ van 
de ongerechtigheden en zonden waarin de goddelozen verstrikt 
en vastgeraakt zijn (Spr. 5:22). Mensen die zich van God 
hebben los gemaakt – goddelozen – zijn regelrecht op weg 
naar het verderf. Paulus noemt hen ‘zonen van de 
ongehoorzaamheid’. Zij worden door de duivel – de overste van 
de macht der lucht - gebruikt (Ef. 2:2). Ze zijn misleid, en 
misleiden op hun beurt weer anderen.  

Lees de overdenking bij vers 45 

De duivel is een meester in het verleiden. Het lukt hem 
telkens opnieuw om mensen van God los te maken. Met list 
brengt hij mensen op het verkeerde pad. Hij is daarmee 
begonnen in de hof in Eden, en is daar tot op de dag van 
vandaag mee bezig. De wereld – waarvan hij de overste is - 
wordt gekenmerkt door ongehoorzaamheid en verleiding. 
Paulus noemt dit de ‘tijdgeest’ van deze wereld (Ef. 2:2). Een 
zondaar wandelt niet graag alleen; hij is altijd op zoek naar 



64  Liefde voor Gods Woord 

handlangers. In het boek Spreuken zien we dit duidelijk 
geïllustreerd:  

Lees Spreuken 1:10-19 

‘Mijn zoon, indien zondaren u willen verleiden, bewillig 
niet’ (Spr. 1:10). Hoe gaan deze zondaren te werk? ‘Wij zullen 
allerlei kostbare dingen vinden, wij zullen onze huizen vullen 
met buit; gij zult met ons uw aandeel krijgen’, één buidel zal er 
zijn voor ons allen’ (vs. 13-14). Men maakt ons lekker: doe 
mee, en je deelt in de buit! De verleiders zijn in de meerderheid: 
‘Ga met ‘ons’ - iedereen doet het! De druk die van de 
meerderheid uitgaat, moeten we niet onderschatten. Wie ‘nee’ 
zegt, valt de groep af. De angst om buiten de groep te vallen 
weegt vaak zwaarder dan het Woord van God gehoorzamen. 
Waar kiezen we voor: ‘met onze vrienden - de groep - het 
verkeerde pad op gaan (vs. 15), of niet gaan en het Woord van 
God gehoorzamen?’ De vader in Spreuken weet dat vooral 
jonge mensen met dit soort verleiding te maken krijgen. 
Nadrukkelijk waarschuwt hij zijn zoon dan ook: ‘bewillig niet’ 
(vs. 10). ‘Ga niet met hen op weg’ (vs. 15) - hun pad voert naar 
de dood (vs. 15-19).  

We zijn omgeven van strikken van goddelozen. De dichter 
was zich bewust van de aanwezigheid en gevaren van deze 
strikken. Hij drukt dit uit met het woordje: ‘hoewel’. Hij had zich 
echter voorgenomen om de Torah niet te vergeten. Hij 
bewandelde de weg der waarheid; dit zou hem bewaren voor 
de strikken van de goddelozen. 

‘Dorens en strikken liggen op de weg van de verkeerde; wie zichzelf 
wil bewaren, blijft daarvan verre’ (Spreuken 22:5).  

‘Te middernacht sta ik op om U te loven wegens uw 
rechtvaardige verordeningen’ (vs. 62) 

De dichter geeft ons verschillende keren inzage in zijn 
nachtelijke bezigheden. De nacht bestond bij hem niet alleen uit 

 



Liefde voor Gods Woord  65 

slapen. Hij gebruikte de stilte van de nacht om de naam van de 
HERE te gedenken (vs. 55). Dit ‘overdenken’ bestond uit lezen, 
(over)peinzen en bidden. Hier wordt er nog een onderdeel 
bijgevoegd: ‘loven’. De dichter heeft op zijn bed liggen na te 
denken over Gods Woord: ‘Rechtvaardige verordeningen’, 
noemt hij de Torah. Op een gegeven moment springt hij uit zijn 
bed om de HERE te loven. ‘Dit had hij toch ook vanuit zijn bed 
kunnen doen - daarvoor hoef je toch niet je bed uit!?’ Vroeger 
waren de mensen een stuk eerbiediger dan vandaag. Vandaag 
zegt men: ‘Knielen? - ik kan toch ook op mijn stoel bidden’. Of: 
‘wat maakt het uit: in of uit bed; áls we Hem maar loven. Waar 
en hoe is toch zeker niet belangrijk!’ Heel de Schrift leert dat 
onze lichaamshouding wel degelijk van belang is als we ons tot 
God richten. De dichter rekende zich tot het gezelschap van 
hen die de HERE vrezen (vs. 63). De uitdrukking ‘yir’at Adonay’ 
- de vrees van de HERE - duidt op een diepe, liefdevolle 
eerbied voor God, de Allerhoogste. Juist in mijn 
lichaamshouding kan ik ‘laten zien’ hoeveel eerbied ik voor God 
heb. We kunnen op verschillende manieren bidden:  

• Knielend (Dan. 6:11; Luk. 22:41; Hand. 20:36; 21:5, 6; 
Ef. 3:14). 

• Staand (1 Kon. 8:22; Matth. 6:5). 

• Liggend, op ons aangezicht (Gen. 17:17v; Joz. 7:6v; 
Matth. 26:39; Openb. 7:11; 11:16). 

Het is in de gemeente gebruikelijk om te (gaan) staan als 
er wordt gebeden. In een bidstond is een ‘knielende’ – een 
afhankelijke houding - de gepaste lichaamsuitdrukking. En 
iemand die zich verootmoedigd kan op zijn aangezicht vallen, 
om op die manier uitdrukking te geven aan de ernst van de 
zaak. De dichter nam een ‘gepaste’ lichaamshouding aan in zijn 
binnenkamer – daar waar niemand hem zag. In de 
binnenkamer komt [vaak] mijn wáre gezicht tevoorschijn. Het 
ontzag en eerbied voor God en zijn Woord, was voor de dichter 
niet enkel een kwestie van zijn mond. Nee, dit was in alles te 
zien; ook in zijn lichaamshouding. 



66  Liefde voor Gods Woord 

Lees Mattheüs 6:5-15 

Uiterlijk vertoon, alleen om aan ‘de mensen’ te laten zien 
hoe vroom en godsdienstig ik ben, heeft voor God geen enkele 
waarde. Als het mij om de eer van ‘mensen’ te doen is, heb ik 
mijn loon al. In dat geval ben ik een ‘huichelaar’. Iemand die 
een toneelstukje opvoert, en zich anders voordoet dan hij is. 

 ‘Ik ben een metgezel van allen die U vrezen, en van hen die 
uw bevelen onderhouden’ (vs. 63) 

De dichter voelde zich eenzaam en alleen - hij was een 
vreemdeling op de aarde (vs. 19). Toch zijn er ‘metgezellen’ 
waarmee hij zich verbonden voelt: ‘allen die de HERE vrezen, 
en die Zijn bevelen onderhouden’. 

Laten we dit niet uit het oog verliezen. In tijden van verval 
kunnen we het gevoel hebben dat we er helemaal alleen voor 
staan. Elia beklaagde zich tot tweemaal toe bij de HERE dat 
‘allen’ afvallig waren geworden en hij alleen was overgebleven: 
‘De Israëlieten hebben uw verbond verlaten, uw altaren 
omvergehaald en uw profeten met het zwaard gedood, zodat ik 
alleen ben overgebleven, en ze trachten mij het leven te 
benemen’ (1 Kon. 19:10, 14). 

Lees 1 Koningen 19:9-18 

Met het afvallige volk zou de HERE afrekenen (vs. 15-17), 
en wat Elia betrof: ‘Doch Ik zal in Israël zevenduizend 
overlaten, alle knieën die zich niet gebogen hebben voor de 
Baäl, en elke mond die hem gekust heeft’ (vs. 18). God zorgt 
ten alle tijden voor een ‘overblijfsel naar de verkiezing van de 
genade’ (Rom. 11:1-5). Het vaste fundament van God staat en 
heeft dit zegel: De Heer kent hen die de zijnen zijn (2 Tim. 
2:19). Hoe hebben we als gelovigen te handelen in tijden van 
verval? Laat ieder die de naam van de Heer noemt, zich 
‘onttrekken’ aan ongerechtigheid (2 Tim. 2:19). Dit is de 
negatieve kant van de medaille. De positieve: ‘jaag’ naar 

 



Liefde voor Gods Woord  67 

gerechtigheid, geloof, liefde en vrede met hen die de Heer 
aanroepen uit een rein hart’ (2 Tim. 2:22). We staan er niet 
alleen voor; er zijn ‘metgezellen’. We voelen ons verbonden 
met allen die de Heer vrezen en zijn Woord gehoorzamen. 

‘De aarde is vervuld van uw goedertierenheid, o HERE, leer 
mij uw inzettingen’ (vs. 64) 

De dichter is een goed voorbeeld voor allen die zich 
eenzaam en depressief voelen. Er zijn drie soorten depressies:  

Lichte depressie  -  ontmoediging 

Matige depressie  -  moedeloosheid 

Zware depressie  -  wanhopigheid 

Elk van deze depressies heeft zijn eigen symptomen. Een 
‘zware’ depressie kan gepaard gaan met het in twijfel trekken 
van God’s wil, ontevredenheid, ondankbaarheid, klagen, 
boosheid, zelfmedelijden enzovoort. Dit zijn de ‘geestelijke’ 
symptomen. De ‘fysieke’ symptomen zijn: gebrek aan eetlust, 
slapeloosheid, huilen, passiviteit, zich terugtrekken, 
twijfelmoedigheid enzovoort.  

De dichter kende perioden van ontmoediging - misschien 
zat hij wel eens tegen het moedeloze aan, maar hij heeft zich 
niet door zijn depressieve buien laten overmannen. In plaats op 
zichzelf te zien, richtte hij zijn oog telkens opnieuw op de 
HERE.  

Er is (nog) zoveel goeds om ons heen: ‘de aarde is 
vervuld van Gods goedertierenheid’. We horen de mensen 
alleen nog maar klagen. Het is enkel nog kommer en kwel. 
Zeker, er is veel nood en ellende in de wereld. Vaak schuift 
men dit ook nog eens in de schoenen van God. Alles wat God 
gemaakt heeft in de schepping was zeer goed (Gen.2:31). En 
de HERE God nam de mens en plaatste hem in de hof van 
Eden om die te bewerken en te bewaren (Gen. 2:15). God 
vertrouwde zijn schepping toe aan de mens (Ps. 8:7). Wat is er 



68  Liefde voor Gods Woord 

van ons ‘bewerken’ en ‘bewaren’ terecht gekomen? Als een 
natte spons hebben we de aarde uitgeknepen en beroofd van 
zijn rijkdommen. De hele schepping tezamen zucht en is 
tezamen in barensnood tot nu toe (Rom. 8:22). Na de zondeval 
vond al snel de eerste (broeder)moord plaats (Gen. 4:8). Het 
moorden en oorlog maken is sindsdien niet opgehouden. Niet 
Gód, maar wijzelf hebben er letterlijk en figuurlijk een puinhoop 
van gemaakt. Maar de tijd komt – en is zeer nabij – dat er een 
eind komt aan dit zuchten. Paulus vergelijkt dit met de 
zwangerschap en bevalling van een vrouw. Na de ‘barensnood’ 
breekt een periode van blijdschap en rust aan. De ‘oude’ 
schepping baart als het ware een ‘nieuwe’ schepping: 

 Lees Jesaja 65:17; 66:22; 2 Petrus 3:13; Openbaring 21:1 

De aarde is vervuld van uw goedertierenheid: Richt de 
blik eens op al het goede van God om je heen. Schrijf het 
desnoods op, en dank God voor zijn goedertierenheid. 

 Lees Romeinen 1:18-32 en Psalm 19. 

De schepping van God spreekt zijn eigen taal. Door de 
schepping kan ik God leren kennen als (mijn) Schepper. De 
dichter bidt: ‘leer mij uw inzettingen’. Gods ‘inzettingen’ kunnen 
we niet leren uit de schepping. Daarvoor heeft God ons zijn 
Woord – de Bijbel – gegeven. In de Bijbel vinden we Gods 
raadsbesluiten, plannen en gedachten. In de Bijbel openbaart 
God Zich onder andere als [onze] ‘Verlosser’ en ‘Vader’. Dit 
stijgt ver uit boven de kennis van God als Schepper. Als [mijn] 
Schepper mag ik God danken voor zijn goedertierenheid 
waarmee de aarde is vervuld. Als (mijn) Verlosser mag ik God 
danken voor de gave van zijn Zoon. Als (mijn) Vader mag ik 
God danken voor de gemeenschap die ik - als zijn kind - met 
Hem mag hebben. 

 

 



Liefde voor Gods Woord  69 

ט TETH  

(vs. 65-72) 

De onschatbare waarde van het Woord 

‘Gij hebt goedgedaan aan uw knecht, o HERE, naar uw 
woord. Leer mij goed onderscheiden en kennen, want ik 
stel vertrouwen in uw geboden’ (vs. 65-66) 

Het blijft opmerkelijk hoe positief de dichter blijft. Ook in 
deze perikoop komt dit weer sterk tot uitdrukking. Let eens op 
het positief geladen woordje ‘goed’ 13 (Tov) dat hier in 
verschillende vormen en/of combinaties wordt gebruikt: 
‘goedgedaan’ (vs. 65); ‘goed’ onderscheiden en kennen (vs. 
66); Gij zijt ‘goed’ en ‘goeddoende’ (vs. 68); Het is mij ‘goed’, 
dat ik verdrukt werd (vs. 71). 

Negatief ingestelde mensen [christenen] hebben het 
eerder over ‘slecht’ dan ‘goed’. Zij zeggen: ‘Gij hebt ‘slecht 
gedaan’ aan uw knecht. Als zij verdrukt worden (vs. 67, 71) 
proberen ze niet het ‘goede’ van God hierin te her- erkennen, 
maar ze zien het als iets negatiefs - iets wat ‘slecht’ is. Zelfs in 
onze verdrukking mogen we de ‘goede’ hand van God zien. Dit 
neemt natuurlijk niet weg dat er dingen in ons leven kunnen 
gebeuren waar we vraagtekens bij hebben. Maar laten we God 
nooit iets ‘slechts’ - iets kwaads - toeschrijven. ‘Dwaalt niet, mijn 
geliefde broeders. Elke goede gave en elk volmaakt geschenk 
daalt van boven neer, van de Vader der lichten, bij wie geen 
verandering is of schaduw van omkering’ (Jak. 1:13-17). Als ik 
God ‘kwade’ dingen (in mijn leven) ga toeschrijven, dwaal ik. 
Dan heb ik een vertekend beeld van God. God is ‘tov’, en ‘tov’ 
doende (vs. 68) - daarom is het zo belangrijk om wat goed is te 
leren onderscheiden en kennen. Niet alleen in algemene zin; 



70  Liefde voor Gods Woord 

maar in dit verband: het ’slechte’ dat mij overkomt toch als 
‘goed’ (‘tov’) te kunnen onderscheiden. Dit is een nadenkertje!  

‘Eer ik verdrukt werd, dwaalde ik, maar nu onderhoud ik uw 
woord. Gij zijt goed en goeddoende, leer mij uw 
inzettingen’ (vs. 67-68) 

De dichter dwaalde, dat wil zeggen: hij wandelde niet in 
overeenstemming met het Woord van God. Om hem weer op 
het rechte pad te brengen liet God verdrukking toe in zijn leven. 
Hij ervaart dit niet als iets slechts, maar als goed. Hij erkent dat 
God goed is, en goed doet. Daaraan koppelt hij vast: ‘leer mij 
uw inzettingen.’ 

In deze Psalm vergelijkt de dichter zich met een (verloren) 
schaap (vs. 176). Als een schaap afdwaalt zal de ‘goede’ 
herder het schaap gaan zoeken en terugbrengen naar de 
kudde (vgl. Ezech. 34; Joh. 10:11-16; Matth. 18:12-14; Luk. 
15:1-7). De goede Herder – de Heer Jezus – zal er alles aan 
doen om een afgedwaald schaap terug te brengen in de kudde. 
Als ik geen gehoor geef aan zijn ‘roepstem’ zal Hij andere 
middelen moeten gebruiken. Eén daarvan is ‘verdrukking’ - 
lijden. Waar die verdrukking uit kan bestaan is divers. De een 
kan ziek worden, de ander kan van de ene op de andere dag 
werkloos worden, enzovoort. Er gebeuren ineens (nare) dingen 
in ons leven die ons ‘dwingen’ om onze wegen te overdenken 
(vs. 59a). Al overwegende komen we tot de conclusie dat we 
wel eens afgedwaald zouden kunnen zijn, en dat we onze 
voeten [weer] naar Gods getuigenissen moeten wenden (vs. 
59b).  

C.S. Lewis schrijft in zijn boek ‘The problem of pain’: God fluistert 
tegen ons in de prettige dingen die we ervaren; Hij spreekt tegen ons 
in ons geweten, maar Hij schreeuwt tegen ons in lijden. 14 ‘Ons lijden 
is de megafoon die Hij gebruikt om tot een dove wereld door te 
dringen.’ 15

 



Liefde voor Gods Woord  71 

‘Leer mij uw inzettingen’. Laat dit ons gebed zijn. Ik erken 
dat God goed is, en dat zijn handelen - met mij - ook goed is. Ik 
gehoorzaam de Bijbel. Ik heb het verlangen om de inzettingen 
die God in zijn Woord heeft laten optekenen te leren, en te 
gehoorzamen. Dit zou wel eens kunnen voorkomen dat God 
zijn ‘megafoon’ moet gebruiken in mijn leven!  

‘Overmoedigen wrijven mij leugens aan, ik houd uw 
bevelen van ganser harte. Ongevoelig als vet is hun hart, 
maar ik verlustig mij in uw wet’ (vs. 69-70) 

Overmoedigen – zij die van Gods geboden zijn 
afgedwaald (vs. 21) – maken hem het leven behoorlijk zuur. We 
hebben al gezien dat ze de spot met hem dreven (vs. 51); en 
hier wrijven ze hem ook nog eens leugens aan. Dit hoort er 
allemaal bij! Als ik wil gehoorzamen aan Gods Woord, zal ik 
bloot staan aan spot en laster. Ik wordt voor leugenaar 
uitgemaakt om mij bewust in een kwaad daglicht te stellen. Het 
heeft geen zin om mijzelf te gaan rechtvaardigen. Dit soort 
mensen is daar ongevoelig voor – als vet is hun hart. Wat ze 
ook mogen zeggen: ‘ik houd uw bevelen van ganser harte’ – ‘ik 
verlustig mij in uw wet’. We moeten ons door hen niet van de 
wijs laten brengen. De Heer Jezus heeft gezegd: ‘Gelukkig bent 
u wanner zij u smaden en vervolgen en ‘liegend’ allerlei kwaad 
van u spreken’ (Matth. 5:11). We houden vast aan de Bijbel en 
doen wat God van ons vraagt: we vergelden niemand kwaad 
met kwaad; we behartigen wat goed is voor alle mensen. Zo 
mogelijk, voor zover het van ons afhangt, houden we vrede met 
alle mensen. We wreken onszelf niet, maar laten plaats voor de 
toorn; want er staat geschreven: ‘Aan Mij de wraak, Ik zal 
vergelden, zegt de Heer. Maar als onze vijand honger heeft, 
geven we hem te eten; als hij dorst heeft, geven we hem te 
drinken; want door dit te doen, zullen we vurige kolen op zijn 
hoofd hopen. We laten ons door het kwade niet overwinnen, 
maar overwinnen het kwade door het goede’ (Rom. 12:17-21). 



72  Liefde voor Gods Woord 

‘Het is mij goed, dat ik verdrukt ben geweest, opdat ik uw 
inzettingen zou leren. De wet van uw mond is mij beter dan 
duizenden stukken goud en zilver’ (vs. 71-72) 

Hij ziet de verdrukking als iets goeds: ‘Het is mij goed, dat 
ik verdrukt ben geweest.’ Het goede aan verdrukking in mijn 
leven is dat het mij – weer - gehoorzaam maakt aan Gods 
Woord. Verdrukking werpt mij in de handen van God. Door 
nood gedreven zoek ik mijn toevlucht tot God en zijn Woord. 
Als God verdrukking corrigerend toelaat in ons leven, zal Hij de 
verdrukking ook weer wegnemen als Hij daarmee zijn doel 
heeft bereikt. Daar mogen we op vertrouwen. Als we onze 
wegen hebben overdacht, en ons in het licht van God hebben 
geplaatst (vgl. Joh. 3:20-21), mogen we ook een beroep doen 
op Gods genade en goedheid.  

Als wij tegen de mensen van de wereld [ongelovigen] 
zeggen dat de Bijbel ons meer waard is dan duizenden stukken 
goud en zilver, verklaart men ons voor dwaas. Begrijpelijk, want 
als men zijn leven heeft ingesteld op het heden: ‘laten wij eten 
en drinken, want morgen sterven wij’ (1 Kor. 15:32), heeft de 
Bijbel geen enkele waarde. Als je niet in hemel of hel gelooft, 
moet je eruit halen wat eruit te halen valt. De keuze is dan snel 
gemaakt! De keuzes die gelovigen maken zijn voor de wereld 
dwaasheid: Het woord van het kruis – Christus die voor onze 
zonden aan het kruis gestorven is – is voor hen dwaasheid (1 
Kor. 1:18, 23). Mozes weigerde een zoon van Farao’s dochter 
genoemd te worden. Hij gaf de er de voorkeur aan met het volk 
van God slecht behandeld te worden, boven de tijdelijke 
genieting van de zonde, en de smaad van Christus achtte hij 
groter rijkdom dan de schatten van Egypte 16 (Hebr. 11:24-26). 
Wat deed de balans doorslaan bij Mozes? Hij zag op de 
beloning. Als wij voor God – en zijn Woord – kiezen wacht ons 
in de hemel ‘de beloning’. Goud, zilver en rijkdom behoren tot 
de aardse en vergankelijke dingen. In het koninkrijk van God 
hebben ze geen enkele waarde. De gééstelijke zaken zijn voor 
ons (en God) waardevol. De Bijbel is voor ons van onschatbare 
waarde. Kunnen wij de dichter met een oprecht hart nazeggen: 

 



Liefde voor Gods Woord  73 

‘De wet van uw mond is mij beter dan duizenden stukken goud 
en zilver?’ 

‘Neem mijn vermaning aan en niet zilver, en kennis boven uitgelezen 
goud’ (Spr. 8:10). 

 



74  Liefde voor Gods Woord 

י JOD  

(vs. 73-80) 

Inzicht door het Woord van God 

‘Uw handen hebben mij gemaakt en toebereid. Geef mij 
verstand, opdat ik uw geboden lere’ (vs. 73) 

Lees Genesis 3 

God is onze Schepper - Hij heeft ons gemaakt en 
toebereid (vgl. Ps. 139:13-18). Hij is ook Degene die ons 
verstand heeft gegeven. De mens kan - in tegenstelling tot de 
dieren - weloverwogen onderscheid maken tussen goed en 
kwaad. Toen God de mens geschapen had, wist hij alleen wat 
goed was. De slang – de duivel – heeft de mens verleid om te 
eten van de boom van de kennis van goed en kwaad, waarvan 
God had geboden dat ze daarvan niet mochten eten, anders 
zouden zij sterven. ‘Onzin’, zei de slang. ‘Je zult helemaal niet 
sterven. Weet je waarom God dit geboden heeft? Omdat Hij 
bang is dat je ogen geopend zullen worden en je Hem gelijk zult 
zijn, kennende goed en kwaad’ Dat klonk als muziek in de oren 
van Eva: ‘En de vrouw zag, dat de boom goed was om van te 
eten, en dat hij een lust was voor de ogen, ja, dat de boom 
begeerlijk was om daardoor verstandig te worden…’ 

De slang had gedeeltelijk de waarheid gesproken: de 
mens was in een bepaald opzicht geworden als God door de 
kennis van goed en kwaad (Gen. 3:22). Eva had zich door de 
duivel laten wijsmaken dat ze door te eten van de boom der 
kennis van goed en kwaad ‘verstandig’ zou worden. Eva was 
gebeten door de slang, en zie hoe snel het gif zijn werk deed: 
zij nam van zijn vrucht en at, en zij gaf ook haar man, die bij 
haar was, en hij at (vs. 6). Was dit ‘verstandig’ van Eva? De 

 



Liefde voor Gods Woord  75 

slang had gezegd dat hun ogen geopend zouden worden (vs. 
5). Inderdaad, hun ogen werden geopend, en zij bemerkten, dat 
zij naakt waren…en de mens en zijn vrouw verborgen zich voor 
God (vs. 7-8). De mens had nu ook kennis van het kwaad. Ze 
wisten echter niet hoe zij met dit kwaad moesten omgaan. Ze 
waren zich goed bewust dat ze ‘gezondigd’ hadden, anders 
hadden ze zich niet voor God verborgen. Om hun naaktheid te 
bedekken gebruikten ze vijgenbladeren. Dit was echter niet 
naar Gods gedachten: de vijgenbladeren moesten plaats 
maken voor kleren van dierenvellen (vs. 21). Er moest bloed 
vloeien, want zonder bloedstorting is er geen vergeving 
(Lev.17:11; Hebr. 9:22). Vanaf Genesis 3 is de mens door zijn 
ongehoorzaamheid ten dode opgeschreven. Alleen door de 
dood van een Ander - Jezus Christus - is het mogelijk 
gerechtvaardigd te worden en (eeuwig) leven te ontvangen 
(Rom. 5). Al die dieren/offers die geslacht zijn, verkondigen 
maar één boodschap: Jezus Christus moest sterven voor onze 
zonden. Zijn bloed moest vloeien. Hij heeft Zichzelf als één 
slachtoffer voor de zonden geofferd en voor altijd hen volmaakt 
die geheiligd worden (Hebr. 10:1-18). 

De boodschap van het bloed, het Kruis en de verlossing, 
is nog steeds een dwaasheid voor de wereld waarin men niets 
liever gelooft dan dat de mens zich door eigen inspanningen 
kan redden. 

Vanaf de eerste bladzijden van de Bijbel kunnen wij leren 
dat ons verstand – los van God – verkeerde beslissingen 
neemt. De mens meent dat hij ‘verstandig’ [geworden] is, maar 
we hoeven maar om ons heen te kijken wat ‘ons’ verstand 
allemaal heeft aangericht. Laten we toch erkennen, en eerlijk 
toegeven, dat het ons aan wijsheid en verstand ontbreekt. De 
Bijbel maakt ons ‘verstandig’ (chagam/goochem/wijs) omdat 
daarin de wijsheid van God wordt geopenbaard (1 Kor.1:18-31). 
‘Geef mij verstand’, om op de juiste manier met mijn vrouw, 
man, kinderen, broeders, zusters, buren, collega’s…. om te 
gaan. Maar ook: ‘Geef mij verstand, opdat ik uw geboden lere.’ 
Ons verstand is van nature ‘verduisterd’ (Ef. 4:18). God zal ons 



76  Liefde voor Gods Woord 

verstand [door zijn Geest] moeten ‘verlichten’ anders kunnen 
wij de Bijbel niet begrijpen. 

Lees de overdenking bij vers 18 - ‘Ontdek mijn ogen’.  

‘Zij, die U vrezen, zien mij en verheugen zich, want ik hoop 
op uw woord’ (vs. 74) 

Zij, die U vrezen, zijn de ‘metgezellen’ uit vers 63. Zij 
gehoorzamen - net als de dichter - de Torah. Hier zien we 
opnieuw de verbondenheid tussen hen die God vrezen. Deze 
‘metgezellen’ verheugden zich over de volhardendheid en de 
gehoorzaamheid van de dichter. 

Mensen kijken naar ons. We zijn een schouwspel voor de 
wereld, en voor engelen en voor mensen (1 Kor. 4:9). Ben ik 
een voorbeeld voor mijn medegelovigen? Kunnen 
medechristenen zich ‘verheugen’ als zij naar mij kijken? Als zij 
zien dat ik op God en zijn Woord vertrouw, heeft dit – op hen - 
een positieve en bemoedigende invloed. 

 ‘Ik weet, o HERE, dat uw oordelen gerechtigheid zijn, en 
dat Gij in trouw mij hebt verdrukt’ (vs. 75) 

Opnieuw spreekt de dichter over zijn ‘verdrukking’ (vgl. 
vs. 67 en 71). En wederom in positieve zin. ‘Verheugend’ om te 
zien hoe hij hiermee omgaat (vs. 74). Hij bukt zich niet alleen 
onder de tuchtende hand van God, maar ziet hierin ook nog 
eens Gods trouw. Welk een voorbeeld voor ons!  

Lees Hebreeën 12:5-11 

Hebreeën 12 maakt duidelijk dat God ons als ‘zonen’ 
behandeld. Een vader die zijn zoon liefheeft, zal hem tuchtigen 
(straffen) als hij ongehoorzaam is. Als een christen in een of 
andere zonde volhardt, zal hij door God getuchtigd worden (zie 
1 Kor. 11:28-32; 1 Petr. 4:17-19). God tuchtigt ons omdat Hij 
ons liefheeft (vgl. Openb. 3:19). Hij doet dit opdat wij aan zijn 

 



Liefde voor Gods Woord  77 

heiligheid deel krijgen. Op het moment dat wij getuchtigd of 
‘verdrukt’ worden, is dit geen reden voor vreugde maar voor 
droefheid. Maar daarna geeft zij aan hen die erdoor geoefend 
zijn, een vreedzame vrucht van gerechtigheid. 

De schrijver van de brief aan de Hebreeën waarschuwt 
ons: ‘Mijn zoon acht de tuchtiging van de Heer niet gering en 
bezwijk niet als u door Hem bestraft wordt; want wie de Heer 
liefheeft, tuchtigt Hij’ (Hebr. 12:5-6).  

Philip Yancey zegt hierover: ‘De pijn, Gods megafoon, kan mij bij Hem 
wegjagen, doordat ik Hem ga haten omdat Hij zulke ellende toelaat. 
Maar de pijn kan me ook dichter bij Hem brengen.’ 17

‘Laat uw goedertierenheid mij tot vertroosting zijn naar uw 
belofte aan uw knecht. Uw barmhartigheid kome over mij, 
opdat ik leve, want uw wet is mijn verlustiging’ (vs. 76-77) 

Iemand die zich zo onder de tuchtende hand van God 
bukt, mag ook een beroep doen op Gods goedertierenheid en 
barmhartigheid. Let op hoe nederig hij zich hier uitdrukt: hij 
noemt zichzelf uw ‘knecht’. Hij eist/claimt niets (zie de 
overdenking bij vers 41 en 42), maar vraagt bescheiden of God 
hem wil troosten door hem zijn goedheid niet te onthouden. 
God heeft hem zijn goedertierenheid beloofd. Daar houdt hij 
zich aan vast. Als de Bijbel onze ‘verlustiging’ is, zullen we 
‘opleven’ als we merken dat God ons zijn zegen niet onthoudt. 
Als ik mij buk onder Gods ‘tuchtigende’ hand, mag ik ook een 
beroep doen op Gods ‘zegenende’ hand. 

‘Laten de overmoedigen beschaamd worden, omdat zij mij 
onverdiend verdrukten; ik overdenk uw bevelen (vs. 78) 

Dat God hem had verdrukt, om hem weer op het rechte 
pad te brengen, vond hij ‘tov’ (vs. 71), maar dat de 
overmoedigen hem verdrukten, vond hij niet ‘tov’ - dit had hij 
niet verdiend.  



78  Liefde voor Gods Woord 

1 Petrus 2:19-21. ‘Want dat is genade, als iemand droeve dingen 
verdraagt ter wille van het geweten voor God, terwijl hij onrechtvaardig 
lijdt. Want wat voor roem is het, als u volhardt terwijl u zondigt en met 
vuisten wordt geslagen? Maar als u volhardt terwijl u goed doet en lijdt, 
dat is genade bij God. Want hiertoe bent u geroepen, omdat ook 
Christus voor u geleden en u een voorbeeld nagelaten heeft, opdat u 
zijn voetstappen navolgt’  

Hier is dus sprake van lijden dat we ‘verdiend’ hebben, 
omdat we hebben gezondigd. En lijden dat we ‘niet’ verdiend 
hebben, omdat we God willen gehoorzamen. We doen er alles 
aan om een goed geweten voor God te hebben - we 
gehoorzamen de Bijbel en doen goed. Als we onverdiend 
‘verdrukt’ worden, laten we dit dan als genade van God 
beschouwen. Als er iemand ‘onverdiend’ verdrukt is geweest, is 
het wel Christus. Hij heeft ons een voorbeeld nagelaten. Het is 
genade dat wij zijn voetstappen mogen navolgen. 

‘Laten zich tot mij wenden wie U vrezen, en wie uw 
getuigenissen kennen’ (vs. 79) 

De ‘gemeenschap der heiligen’ is iets kostbaars. We 
worden opgeroepen om hiernaar te ‘jagen’ (2 Tim. 2:22).  

Lees 1 Korinthe 12: 12-28 

Paulus vergelijkt de gemeente met een lichaam: ‘Wij allen 
zijn door één Geest tot één lichaam gedoopt.’ Een lichaam 
bestaat niet uit één lid maar uit vele leden. De voet kan zeggen: 
Omdat ik geen hand ben, ben ik niet van het lichaam. Ja, dat 
kan de voet wel beweren, maar is hij daarom niet van het 
lichaam? Natuurlijk wel. En dit geldt ook voor de andere 
lichaamsdelen, zoals het oor, het oog enz. God heeft het 
lichaam uit veel verschillende lichaamsdelen samengesteld. 
Ieder lid heeft zijn eigen functie in het lichaam. Als het lichaam 
bijvoorbeeld een voet moet missen, kan het niet optimaal 
functioneren: het gaat ‘mank’. Nu zijn er twee gevaren: 

 



Liefde voor Gods Woord  79 

1. Gelovigen kunnen zich zozeer ‘onderschatten’ dat ze 
menen dat ze ‘overbodig’ zijn in het lichaam (de 
gemeente). Ze staren zich blind op anderen. Dit zien 
we in het voorbeeld van de voet en het oor (vs. 15-
17). De voet zegt: ‘was ik maar een hand dan zou ik 
veel kunnen ‘doen’. Maar het ontgaat hem dat de 
hand de voet - en de andere lichaamsdelen - nodig 
heeft om te kunnen functioneren. De hand kan niet 
zonder de voet en de voet kan niet zonder de hand. 

2. Het tegenovergestelde zien we in het voorbeeld van 
het oog en het hoofd (vs. 21-22). Het oog zegt tot de 
hand: Ik heb je niet nodig. Dit is ‘overschatting’. Dit 
zijn gelovigen die menen zoveel kwaliteiten in huis te 
hebben dat ze anderen niet nodig hebben.  

In het lichaam mag dit soort verdeeldheid niet voorkomen 
(vs. 25). De leden moeten voor elkaar gelijke zorg dragen. En 
als één lid lijdt, lijden alle leden mee; en als één lid wordt 
verheerlijkt, verblijden alle leden zich mee (vs. 26). 

De dichter voelt zich verbonden met allen die de HERE 
vrezen en zijn getuigenissen kennen.  

Lees de verzen 63, 74 en 79 van deze Psalm. Waaruit blijkt dat er in 
zijn leven geen sprake is van ‘onderschatting’ of ‘overschatting’ - dat hij 
zijn ‘metgezellen’ nodig heeft, en dat zijn ‘metgezellen’ hem nodig 
hebben? 

‘Mijn hart zij onverdeeld in uw inzettingen, opdat ik niet 
beschaamd worde’ (vs. 80) 

De dichter was een ‘Godvrezend’ man. Heel zijn hart had 
hij erop gezet om de HERE te dienen en te gehoorzamen. 
Ongehoorzaamheid aan Gods Woord maakt ‘beschaamd’. 
Daarom had hij zich vastgeklemd aan Gods getuigenissen (vs. 
31). ‘Verdeelde’ harten zijn God niet aangenaam. Of het nu 
gaat om het dienen van God of het gehoorzamen van de Bijbel. 
God vraagt van ons een oprecht en ‘onverdeeld’ hart: God 



80  Liefde voor Gods Woord 

dienen én de Mammon, kan niet (Matth. 6:24). Jezus ‘Heer’ 
noemen en niét doen wat Hij zegt (Luk. 6:46), kan niet 
samengaan. Jezus zegt: ‘Niet ieder die tot Mij zegt: Heer, Heer, 
zal het koninkrijk der hemelen binnengaan, maar hij die de wil 
doet van mijn Vader die in de hemelen is. Velen zullen in die 
dag tot Mij zeggen: Heer, Heer hebben wij niet door uw naam 
geprofeteerd en door uw naam demonen uitgedreven en door 
uw naam vele krachten gedaan? En dan zal Ik openlijk tot hen 
zeggen: Ik heb u nooit gekend; gaat weg van Mij, werkers van 
de wetteloosheid!’ (Matth. 7:21-23). Zij staan beschaamd! Dit is 
wat de dichter wilde voorkomen. Hij had zich voorgenomen om 
de wil doen van God. Geen werker van de wetteloosheid. Geen 
halfslachtigheid, maar een knecht die de Torah - de wet – met 
een ‘onverdeeld’ hart wilde gehoorzaamde. 

 

 



Liefde voor Gods Woord  81 

כ CAPH 

(vs. 81-88) 

Troost en ondersteuning door het Woord 

‘Mijn ziel smacht naar uw heil, op uw Woord hoop ik; mijn 
ogen smachten naar uw belofte wanneer zult Gij mij 
vertroosten? (vs. 81-82) 

Verdrukking, smaad en laster kan ons neerslachtig 
maken. De dichter is in ernstige zielennood. Zijn ziel smacht 
naar Gods heil. In de Statenvertaling staat dat zijn ziel en zijn 
ogen ‘bezweken’ zijn van verlangen. We hebben bij de 
overdenking van vers 64 stilgestaan bij verschillende soorten 
depressies: Bij een lichte depressie is men ontmoedigd, bij een 
matige moedeloos en bij een zware depressie is men 
wanhopig. Van wanhoop is hier geen sprake. Hij heeft de hoop 
niet opgegeven. Hij vertrouwt op de belofte dat God hem zal 
helpen: ‘op uw Woord hoop ik.’ 

Gelovigen hoeven niet moedloos of wanhopig te zijn. God 
zal de Zijnen ‘barmhartigheid’ bewijzen opdat we niet 
moedeloos worden (2 Kor. 4:1). Hij weet hoe ‘broos’ we zijn; we 
hebben deze schat in aarde vaten (2 Kor. 4:7). Hij geeft ons 
kracht en volharding. We hoeven de moed niet op te geven. 
Paulus zegt: ‘in alles verdrukt, maar niet benauwd; geen uitweg 
ziende, maar niet geheel zonder uitweg; vervolgd; maar niet 
verlaten; neergeworpen, maar niet omgekomen’ (2 Kor. 4:7-9). 
Verdrukking, tegenstand en vervolging konden de ‘moed’ niet 
wegnemen. Paulus had zijn hoop op God gevestigd. Hij had 
hem verlost en zou hem ook verder verlossen (2 Kor. 2:10). 
Ditzelfde vertrouwen vinden we bij de dichter. Hoe moeilijk en 
uitzichtloos de omstandigheden ook mogen lijken - geef de 
moed niet op. Vertrouw op God. We mogen in onze nood de 



82  Liefde voor Gods Woord 

handen naar God uitstrekken en het uitroepen: ‘wanneer zult 
Gij mij vertroosten?’ De geschiedenis van de blinde (Bartimeüs) 
is hiervan een mooi voorbeeld: 

Lees Lukas 18:35-43 

Jezus is op weg naar Jeruzalem. Hij wist dat dit zijn 
laatste reis was. In Jeruzalem zou Hij op een vreselijke manier 
gedood worden (Luk. 18:31-34). Toen Hij Jericho naderde zat 
een blinde langs de weg te bedelen. Zien kon hij niet, maar 
horen des te beter; hij hoorde een stoet mensen voorbijkomen 
en vroeg wat dit was. Toen ze hem vertelden dat Jezus de 
Nazoreeër voorbijging, bedacht hij zich geen moment. Meteen 
begon hij te roepen: ‘Jezus, zoon van David, erbarm U over 
mij!’ Zij die vooraan in de stoet liepen, waarschuwden hem dat 
hij zou zwijgen. Er zijn altijd mensen die ‘vooraan gaan’ – die de 
Heer Jezus voor de voeten lopen. Zij kunnen ons exact 
vertellen hoe de Heer Jezus handelt - wie Hij wel of niet ‘moet’ 
genezen. De blinde liet zich door hen niet de mond snoeren: hij 
riep echter des te meer: ‘Zoon van David, erbarm U over mij!’ 
Mensen menen dat ze tussen ons en de Heer Jezus moeten 
gaan instaan. Zij vertellen ons wat we wel of niet moeten doen. 
Laat je door dit soort ‘betweters’ niet intimideren. Als je in 
zielennood bent, roep de Heer Jezus aan. En als anderen 
zeggen dat je moet ophouden met roepen [bidden], roep dan 
des te meer. Jezus nu bleef staan. Iemand die in zielennood is, 
gaat Hij nooit voorbij. Hij gaf het bevel dat de blinde bij Hem 
gebracht zou worden. Hij vroeg de blinde: ‘Wat wilt u dat Ik u 
doe?’ Hij nu zei: ‘Heer, dat ik weer kan zien.’ Wist de Heer dan 
niet dat deze blinde niets liever wilde dan weer zien? Natuurlijk 
wel! Net als de Vader weet Hij wat wij nodig hebben voordat wij 
het Hem vragen (Matth. 6:8). God wil ‘gebeden’ worden. Als we 
niet bidden zullen we ook niet ontvangen (Jak. 4:2b). Het geloof 
van de blinde liet zich door de mensenmenigte niet ophouden – 
hij bleef roepen. Jezus heeft dit geloof beloond. De blinde werd 
genezen en volgde Jezus, terwijl Hij God verheerlijkte. Is 
hiermee gezegd dat gebeden altijd verhoord [moeten] worden? 

 



Liefde voor Gods Woord  83 

Nee! Ik kan niet zeggen of- en hoe gebeden ‘verhoord’ worden; 
wèl dat ze ‘gehoord’ worden. Ik behoor niet tot die ‘betweters’ 
die God voor de voeten lopen. Gods handelen is voor ons 
mensen ondoorgrondelijk. Ik kan niet verklaren waarom Hij de 
één wel geneest, en de ander niet; waarom het ene gebed wel-, 
en het andere niet wordt verhoord. Het is te simplistisch en te 
onbarmhartig door te beweren dat de ‘bidder’ te weinig geloof 
heeft. Durft iemand te beweren dat Paulus te weinig geloof 
had? Dat zijn gebed niet werd verhoord, zat hem niet in ‘het 
geloof’; het was een kwestie ‘preventie’, dat God de doorn in 
zijn vlees niet wegnam. Dit had niets met geloof te maken! De 
‘vertroosting’ die Paulus ontving was de toezegging van Gods 
‘genade’. Wat ik met deze geschiedenis wil duidelijk maken is 
dat we ons door mensen niet van de wijs moeten laten 
brengen. Laat niet toe dat mensen tussen u/jou en God gaan 
instaan. De ‘theologie’ van de vrienden van Job – de ‘betweters’ 
– heeft al genoeg ellende aangericht. Mensen die in zielennood 
zijn, kunnen dit soort ‘theologen’ [Godgeleerden] missen als 
kiespijn. Wij mogen biddend uitzien naar Gods ‘heil’. Zielen en 
ogen die ‘smachtend’ en wenend naar God opzien, zullen zeker 
‘vertroost’ worden. Hoe? Dit laten we aan God over! 

Lees Filippiërs 4:6, 7. 

‘Hoewel ik ben geworden als een lederen zak in rook, heb 
ik uw inzettingen niet vergeten’ (vs. 83) 

Een zak in rook is een leren (wijn)zak die boven in een 
vertrek is opgehangen, en door de daar omhoogtrekkende rook 
met roet bedekt wordt, uitdroogt, en vol rimpels trekt. Smaad en 
verdrukking hebben hun sporen nagelaten in het leven van de 
dichter. Hij voelt zich als een leren zak in de rook. De rek is 
eruit - hij voelt zich ellendig. Maar hoe beroerd hij zich ook 
voelde, hij was Gods inzettingen niet vergeten. We hebben 
gezien dat Gods ‘inzettingen’ – de Torah - hem troost, hoop en 
houvast gaf. Door alle ellende heen, was dit zijn houvast. God 
had zijn gebed om heil (vs. 81) nog niet verhoord. De periodes 



84  Liefde voor Gods Woord 

tussen onze ‘nood’ en het ‘wachten’ - op onze gebedsverhoring 
- zijn tijden dat ons geloof ernstig op de proef wordt gesteld. Het 
gevaar is groot dat we ons teleurgesteld van God afkeren: ‘Een 
langgerekt hopen maakt het hart ziek, maar een vervulde 
begeerte is een boom des levens’ (Spr.13:12) Let op het 
voegwoord ‘hoewel’. Dit is ‘geloofstaal’ - het geeft aan dat wat 
erop volgt niet afdoet aan het in de hoofdzin gezegde. Het 
gezegde in de hoofdzin is: ‘ik heb uw inzettingen niet vergeten’. 
Dat ik ben geworden als een lederen zak in rook, doet daar 
niets aan af. Dit woordje ‘hoewel’ moeten we in het 
woordenboek van ons geloof noteren. Het is zeer belangrijk! 
Hoewel ik ziek ben…. Hoewel mijn gebed niet is 
verhoord…Hoewel ik ongelukkig ben….Enzovoort. Achter dit 
‘hoewel’ kunt we invullen wat we willen. Wat achter ’hoewel’ 
komt, kan niets afdoen aan: ‘Ik zal uw inzettingen niet 
vergeten’.  

‘Acht het enkel vreugde, mijn broeders, wanneer u in allerlei 
verzoekingen valt, daar u weet dat de beproefdheid van uw geloof 
volharding bewerkt (…). Gelukkig de man die verzoeking verdraagt; 
want beproefd geworden zal hij de kroon van het leven ontvangen, die 
Hij beloofd heeft aan hen die Hem liefhebben’ (Jak. 1:2-15). 

‘Hoevele zullen de dagen van uw knecht zijn? Wanneer zult 
Gij aan mijn vervolgers gericht oefenen? Overmoedigen 
hebben mij kuilen gegraven, zij, die niet leven naar uw wet. 
Al uw geboden zijn trouw; onverdiend vervolgen zij mij, 
kom mij ter hulpe! Bijna hebben zij mij op de aarde 
verdelgd, maar ik heb uw bevelen niet verlaten. Maak mij 
levend naar uw goedertierenheid, opdat ik de getuigenis 
van uw mond onderhoude’ (vs. 84-88). 

De dichter vraagt zich af hoelang het nog duurt voordat 
God gaat ingrijpen. Het leven is maar kort: ‘hoevele zullen de 
dagen van uw knecht zijn?’ Hij schreeuwt om recht en 
gerechtigheid: ‘Wanneer zult Gij aan mijn vervolgers gericht 
oefenen?’ Met voorbedachten rade proberen zijn vijanden – de 
overmoedigen die zich van de Torah niets aantrekken – hem in 

 



Liefde voor Gods Woord  85 

kuilen te laten vallen. Het was hen bijna gelukt om hem van het 
leven te beroven. In de Statenvertaling staat, dat dit soort 
graven van kuilen of putten niet naar Gods wet is. De wet 
leerde dat men met het graven van putten zeer voorzichtig te 
werk moest gaan. In een ‘open’ put kon een rund of ezel vallen. 
De eigenaar van de put werd daarvoor verantwoordelijk 
gesteld, en moest een schadebedrag betalen. Als de wet 
‘onvoorzichtigheid’ al bestraft, hoeveel temeer ‘moedwilligheid’.  

Lees Exodus 21:33-34; Spreuken 26:27; 28:10; Prediker 10:8 

Hij doet een pleidooi bij God: ‘Uw geboden zijn trouw – 
met gevaar voor eigen leven heb ik uw bevelen niet verlaten. 
Kom mij te hulp – oefen gericht uit over mijn vijanden.’ Hij 
vraagt God om hem ‘levend’ te maken. Levend maken betekent 
hier ‘levensvreugde’. Hij miste de vreugde in zijn leven - 
hiernaar smachtte hij: ‘Maak mij levend naar uw 
goedertierenheid, opdat ik de getuigenis van uw mond 
onderhoude.’ 

We bevinden ons hier op Oudtestamentische bodem - dit 
soort ‘wraakgebeden’ kunnen wij niet bidden. Oog om oog en 
tand om tand, hoort onder de bedeling van de wet. Wij leven in 
de bedeling van de genade. Daar geldt: ‘bidt voor hen die u 
vervolgen’ (Matth. 5:44). 

Lees Mattheüs 5:38-48 

 



86  Liefde voor Gods Woord 

ל LAMED 

(vs. 89-96) 

Gods Woord houdt eeuwig stand 

‘Voor eeuwig, o HERE, houdt uw woord stand in de 
hemelen. Van geslacht tot geslacht is uw trouw. Gij hebt de 
aarde gegrond, zodat zij staat; naar uw verordeningen 
staan zij heden ten dage, want zij alle zijn uw knechten’ (vs. 
89-91) 

Wij kunnen wankelmoedig zijn, maar zo is het niet met 
Gods Woord. Darby vertaalt vers 89 als volgt: ‘In eeuwigheid, 
Jahweh, staat uw woord vast in de hemelen.’ Het woord staat 
vast - het houdt tegen alles stand. Niets of niemand kan het 
Woord van God aantasten. In de hemelen wil zeggen: bij God 
Zelf. Hij waakt over zijn Woord - Het is onder zijn hoede. Iets 
dergelijks staat geschreven over onze ‘erfenis’:  

Lees 1 Petrus 1:3-5 

God heeft onze ‘erfenis’ – onze hoop en heerlijke 
toekomst – weggelegd in de hemelen. Onaantastbaar. Op de 
aarde zijn ‘mot’ en ‘afvreter’ die onze ‘schatten’ kunnen 
verderven. Er bevinden zich dieven die inbreken en stelen. 
Daarom zegt de Heer dat we schatten in de hemel moeten 
verzamelen. Daar kan geen mot of afvreter ze bederven. Daar 
bevinden zich geen dieven die inbreken of stelen (Matth. 6:19-
21). De erfenis in de hemelen kan niet verdorven worden. Ze 
kan ook niet ‘bevlekt’ worden of ‘verwelken’, het is een 
‘onbevlekte’ en ‘onverwelkelijke’ erfenis. Het wordt in de 
hemelen voor ons ‘bewaard’. Gód Zelf bewaart het voor ons; 
veilig opgeborgen, buiten het bereik van alles wat schade zou 
kunnen toebrengen aan deze erfenis. Zo is het ook met het 

 



Liefde voor Gods Woord  87 

Woord van God. De vertaling van Darby is hier beter dan de 
NBG vertaling. Het Woord hoeft in de hemelen geen ‘stand’ te 
houden. Tegen wie standhouden? Wie zou het Woord uit zijn 
rechterhand kunnen nemen of rukken? (vgl. Openb. 5:1-8). 
Nee, het staat ‘vast’ in de hemelen. Onwankelbaar, 
onbereikbaar en onaantastbaar. 

Gods Woord staat vast en is onwankelbaar; zo is ook met 
Gods trouw: ‘van geslacht tot geslacht is uw trouw.’ Niet alleen 
wij, maar ook ons nageslacht kan rekenen op Gods trouw. God 
heeft de aarde gegrond – geschapen. Zij ‘staat’ net als de zon 
en de andere planeten op de plek die God voor haar bestemd 
heeft. In de samenstelling van het universum zien we Gods 
eeuwige kracht en Goddelijkheid (Rom. 1:19-20). De hemelen 
vertellen Gods eer en het uitspansel het werk zijner handen 
(Psalm 19:2). In de schepping zien we niet alleen Gods 
eeuwige kracht en eer, maar ook de bestendigheid – de 
duurzaamheid – van Gods verordeningen. Heel de schepping – 
heel het universum is aan God onderworpen en dient Hem als 
zijn knechten.  

Isaäk Newton (1642-1727) wordt algemeen gezien als de 
beroemdste geleerde van alle tijden. Bij Newton waren geloof 
en wetenschap geen gescheiden gebieden, maar een eenheid. 
Op een dag ontving hij in zijn studeerkamer een zeer geleerde 
vriend, die een godloochenaar was. Bewonderend keek de 
bezoeker naar een globe, die op Newtons schrijftafel stond. 
‘Zeg, wie heeft dat prachtstuk gemaakt?’ - vroeg hij 
belangstellend. ‘Niemand’, zei Newton laconiek. De geleerde 
dacht dat Newton een grap maakte en herhaalde zijn vraag. 
Weer was het antwoord: ‘Niemand heeft hem gemaakt.’ De 
geleerde werd driftig en zei: ‘U hebt niet met een kind te doen; 
ik wil beslist weten wie deze globe gemaakt heeft.’ ‘Waarde 
collega’, zei Newton, ‘U vindt het dwaas dat ik u wijs wil maken 
dat deze globe geen maker heeft. Ik vind het nog véél dwazer 
dat u mij wilt wijsmaken, dat de grote schone schepping geen 
Schepper heeft.’  



88  Liefde voor Gods Woord 

De schepping – de aarde – blijft bestaan, zolang God 
verordent. Maar het Woord is vaster dan dat. De Heer Jezus 
heeft gezegd: ‘De hemel en de aarde zullen voorbijgaan, maar 
mijn woorden zullen geenszins voorbijgaan’ (Lukas 21:33). Het 
Woord van God blijft tot in eeuwigheid (1 Petr. 1:25).  

God is trouw en zijn Woord is betrouwbaar. Hetzelfde Woord dat de 
aarde schiep (vs. 90) en de wereld bestuurt (vs. 91) zal ook uw leven 
leiden en beveiligen (Warren Wiersbe). 18

‘Ware uw wet niet mijn verlustiging geweest, dan was ik 
vergaan in mijn ellende. Nimmer zal ik uw bevelen 
vergeten, want door deze hebt Gij mij levend gemaakt’ (vs. 
92-93) 

In zijn verdrukking is Gods Woord hem tot grote steun. 
Als hij de Torah niet had gehad, was hij vergaan in zijn ellende. 
De Torah was zijn verlustiging. Hij zou Gods bevelen nooit 
vergeten, want daardoor had God hem ‘levend’ gemaakt. Deze 
uitdrukking zijn we al verschillende keren tegengekomen in 
deze Psalm. Het betekent meer dan niet sterven door de 
vervolging van zijn vijanden. Door het Woord heeft God hem 
levenskracht en levensvreugde gegeven.  

Als we ons ellendig en terneergeslagen voelen is er geen 
betere remedie om uit het dal te klimmen dan het biddend lezen 
van de Bijbel. Voor de dichter was de Torah zijn lust en zijn 
leven; nooit zou hij Gods bevelen vergeten. Bij veel mensen 
(christenen) zien we een heel ander beeld: Hoe snel vergeten 
we niet dat het Woord van God ons tot hulp en troost is 
geweest. Zodra we - met Gods hulp - uit het ‘dal van ellende’ 
zijn geklommen wordt de Bijbel ook weer opzij gelegd. Matthew 
Henry beschouwt de Bijbel als een aangename metgezel. 19 In 
Prediker staat: ‘Twee zijn beter dan één, omdat zij een goede 
beloning hebben bij hun zwoegen. Want, indien zij vallen, dan 
richt de een de ander weer op; maar wee de éne, die valt 
zonder dat een ‘metgezel’ hem opricht! (Pred. 3:9-10). Een 
‘metgezel’ – de Bijbel - die ons heeft ‘opgericht’, schuiven we 

 



Liefde voor Gods Woord  89 

toch zeker niet aan de kant. Nee, we zijn dankbaar - dat Hij ons 
heeft opgericht - en zetten gezamenlijk onze weg voort. 

‘Ik ben de uwe, verlos mij, want ik zoek uw bevelen. 
Goddelozen loeren erop mij te verderven; ik geeft acht op 
uw getuigenissen’ (vs. 94-95) 

De dichter zegt: ‘Ik ben de uwe’. Hiermee zegt hij niet 
alleen dat hij Gods eigendom is, maar hij brengt ook tot 
uitdrukking dat hij Gods ‘knecht’ is. Hij ziet zichzelf als een 
knecht – een slaaf. Hij is niet van zichzelf, maar van God. Hij wil 
God dienen, en zijn leven aan God toewijden. Hij zoekt Gods 
bevelen en geeft acht op Gods getuigenissen. Dit is zijn 
argumentatie en ‘pleitgrond’ voor zijn verlossing en 
bescherming.  

Als ik de Heer Jezus als mijn Heer en Heiland heb 
aangenomen, ben ik niet alleen een ‘kind’ van God geworden 
(Joh. 1:12), maar ook een ‘slaaf’ - in de goede zin van het 
woord. Mijn lichaam is een tempel van de Heilige Geest die in 
mij is. Ik ben niet meer van ‘mijzelf’, want ik ben voor een prijs 
gekocht (1 Kor. 6:19-20). Paulus gebruikt hier het beeld van de 
slavenmarkt - in Korinthe een normaal tafereel. De ‘meester’ 
kocht de slaaf; hij betaalde met zilveren of gouden 
muntstukken. Wij zijn het eigendom van God. Hij heeft ons 
losgekocht uit de macht van satan en zonde. De prijs die God 
voor ons heeft betaald is geen zilver of goud, maar het kostbare 
bloed van zijn eigen Zoon; het bloed van Christus (1 Petr. 1:18, 
19). Vrijgemaakt van de zonde zijn we slaven van de 
gerechtigheid geworden (Rom. 6:18). Een ‘meester’ zorgde 
voor zijn slaven - hij nam ze in bescherming. De relatie die de 
dichter met God had was die van Meester/knecht. Wij hebben 
gezien dat onze relatie met God daar ver bovenuit stijgt. Onze 
relatie is niet alleen die van Meester/knecht, maar ook van 
Vader/kind. In die relatie mag ik in mijn leven ook een beroep 
doen op Gods zorg en bescherming. 



90  Liefde voor Gods Woord 

Lees en overdenk Lukas 11:11-13 en Mattheüs 6:25-34. 

‘Aan alles, hoe volkomen ook, heb ik een einde gezien, 
maar uw gebod is onbegrensd’ (vs. 96) 

Het lijkt wel of ‘prediker’ hier aan het woord is. Heel het 
boek Prediker is één grote zoektocht naar de zin van het leven. 
De zoon van David – Salomo - zegt: ‘Ik zette mijn hart erop om 
na te vorsen en onderzoek te doen naar de wijsheid in alles, 
wat onder de hemel geschiedt’ (Pred. 1:13). ‘prediker’ was rijk, 
ondernemend en machtig. Hij heeft paleizen laten bouwen en 
parken en tuinen laten aanleggen; hij kon genieten van feesten, 
drank en muziek enz. Maar hij zag ook in hoe betrekkelijk dit 
alles was: Hij begint en eindigt zijn ‘zoektocht met de woorden: 
‘IJdelheid der ijdelheden, zegt prediker, alles is ijdelheid’ (Pred. 
1:2; 12:8). Aan al het aardse [wat onder de hemel is en/of 
geschied] komt een einde. Hoe volkomen het ook [geweest] is. 
Alles is tijdelijk en vergankelijk. IJdelheid - leeg! In het 
slotwoord vat Prediker alles nog eens kort en krachtig samen: 
‘Van al het gehoorde is het slotwoord: Vrees God en onderhoud 
zijn geboden, want dit geldt voor alle mensen. Want God zal 
elke daad doen komen in het gericht over al het verborgene, 
hetzij goed, hetzij kwaad (Pred. 12:13, 14). De slotconclusie 
van heel zijn zoektocht is dus: Vrees God en onderhoud zijn 
geboden. Gods geboden zijn onbegrensd en eeuwig (zie vers 
89). Als ik straks voor God moeten verschijnen, heeft al het 
zilver of goud van de aarde geen waarde. We hebben al bij de 
overdenking van vraag 94 en 95 gezien dat zilver of goud geen 
enkele ziel kan loskopen. God zal elke daad doen komen in het 
gericht. Alles wat ik - voor de mensen - verborgen heb 
gehouden, zal daar openbaar worden. Denk nu niet: het goede 
zal wel opwegen tegen het kwade. In het gericht van God is 
maar één vraag bepalend: Heb je geloofd in de Zoon van God? 
‘Wie in Hem gelooft wordt niet geoordeeld; maar wie niet 
geloofd is al geoordeeld, omdat hij niet heeft geloofd in de 
naam van de eniggeboren zoon van God’ (Joh. 3:18, 19).  

 

 



Liefde voor Gods Woord  91 

מ MEM 

(vs. 97-104) 

Wijsheid door het Woord 

‘Hoe lief heb ik uw wet! Zij is mijn overdenking de ganse 
dag’ (vs. 97) 

Mijn liefde tot God komt tot uitdrukking in mijn liefde voor 
zijn Woord. In de Bijbel legt God zijn hart bloot. Als we de Bijbel 
lezen en overdenken, leren we God steeds beter kennen. De 
dichter was hier de ganse dag mee bezig. Iemand heeft de 
Bijbel wel eens vergeleken met de liefdesbrief van God. Als we 
smoorverliefd op iemand zijn, en hij/zij schrijft ons een 
liefdesbrief, dan zullen we die brief koesteren en overdenken. 
Zo is het ook met de Bijbel. 

‘Uw gebod maakt mij wijzer dan mijn vijanden, want het is 
altoos bij mij. Ik ben verstandiger dan al mijn leermeesters, 
want uw getuigenissen zijn mij tot overdenking. Ik heb 
meer inzicht dan de ouden, want ik bewaar uw bevelen’ (vs. 
98-100) 

In deze verzen zien we drie gevolgen van het overdenken 
van Gods Woord: 

1. Het maakt ons wijs 

2. Het maakt ons verstandig 

3. Het geeft ons inzicht 

We hebben gezien hoe listig zijn vijanden te werk gingen. 
Ze probeerden hem te ‘strikken’ (vs. 61), ze hadden kuilen 
gegraven (vs. 85) en maakten hem uit voor leugenaar (vs. 69). 
In dit soort omstandigheden hebben we wijsheid nodig om 



92  Liefde voor Gods Woord 

staande te blijven. Deze wijsheid halen we uit de Schrift. De 
Bijbel leert ons hoe wij met onze vijanden moet omgaan. Gods 
Woord maakt ons wijzer dan al onze vijanden. 

Lees de overdenking bij vers 78 en 84-88 

In vers 24 zegt de dichter dat Gods getuigenissen zijn 
raadslieden zijn. Hier zegt hij dat Gods getuigenissen hem 
verstandiger hebben gemaakt dan al zijn leermeesters. Hij was 
zijn leermeesters qua kennis en verstand voorbij gestreefd. We 
kennen het spreekwoord: stilstand is achteruitgang. Uit deze 
verzen kunnen we opmaken dat de dichter niet tot de ‘ouden’ 
behoorde. Het kan zijn dat we hem onder de ‘jongelingen’ 
moeten scharen (vs. 9), Persoonlijk houd ik het in het midden; 
ik denk dat hij van middelbare leeftijd was. Hoe het ook zij, hij 
was verstandiger geworden dan al zijn leermeesters. 
‘Leermeesters’ lopen het gevaar om op een punt van ‘stilstand’ 
te komen. Ze hebben zoveel kennis in huis dat ze anderen 
daarmee kunnen leren - ze ‘teren’ op hun kennis. Maar het 
Woord van God is zo rijk en veelomvattend, dat we nooit 
uitgeleerd raken – we blijven leerlingen. In Jesaja 50:4 zegt de 
knecht des HEREN: 20 ‘De HERE HERE heeft mij als een 
leerling leren spreken om met het woord de moede te kunnen 
ondersteunen. Hij wekt elke morgen, Hij wekt mij het oor, opdat 
ik hore zoals leerlingen doen.’ De knecht des HERE 
ondersteunde (leerde) de moede(n), maar zelf liet Hij zich elke 
morgen door God leren. Paulus zegt: ‘wij kennen ten dele’ (1 
Kor. 13:9, 12). Onze kennis is ‘ten dele’ – wij zijn nooit 
uitgeleerd. Ergens anders zegt hij: ‘Niet dat ik het al verkregen 
heb of al volmaakt ben; maar ik jaag ernaar, of ik het ook mocht 
grijpen’ (Fil. 3:12). Paulus is nooit op het punt van ‘stilstand’ 
gekomen – hij bleef jagen.  

De dichter had meer inzicht dan de ouden. De ‘ouden’ zijn 
de ‘wijze’ mannen met het ‘grijze’ haar. Ze zijn op een leeftijd 
gekomen dat ze veel kennis, wijsheid en levenservaring hebben 
kunnen opdoen. In Israël had men respect voor de mening en 
het woord van de ouden. Het was gezaghebbend (vgl. Matth. 

 



Liefde voor Gods Woord  93 

5:21, 33; 15:2). We moeten het ‘inzicht’ van de ouden niet 
onderschatten. In onze dagen worden oude mensen al vlug 
afgeschreven. Een bezoekje aan de ‘ouden’ kan nooit kwaad; 
van hun opgedane levenservaring kunnen we veel leren (vgl. 
Job 32:7). Rechabeam, de zoon van Salomo, had een hoop 
narigheid kunnen voorkomen als hij naar de raad van de ouden 
geluisterd had. 

Lees 1 Koningen 12:1-24 

Toch zien we dat ‘inzicht’ niet alleen met (leef)tijd en 
levenservaring te maken heeft. Inzicht krijgt men door het 
lezen, overdenken, en gehoorzamen van de Bijbel. Er zijn 
christenen die naar de tijd gezien ‘leraars’ behoren te zijn. Zij 
zijn echter blijven steken op het niveau van een klein kind – een 
baby. Hoe komt dit? Omdat men traag is geworden in het 
horen! 

Lees Hebreeën 5:11-14 

Het ‘horen’ wil hier zeggen: het luisteren, lezen, 
overdenken en gehoorzamen van de Bijbel. Ze zijn traag 
‘geworden’ in het horen. Er is dus een tijd geweest dat ze 
hebben gehoord. In het begin van hun geloofsleven ‘hoorden’ 
ze wél - ze dronken het Woord in als melk. Maar het is bij melk - 
de eerste beginselen - gebleven. Er is geen groei, geen 
diepgang. Ze zijn bleven steken op het ‘melkniveau’. Gezien de 
tijd hadden ze allang vast voedsel tot zich moeten (kunnen) 
nemen. Zo zien we dat ‘ouden’ qua inzicht kleine kinderen 
kunnen zijn. ‘Inzicht’ heeft alles te maken met ‘horen’ - daarom 
kan de dichter ook zeggen: ‘Ik heb meer inzicht dan de ouden, 
want ik bewaar uw bevelen.’ 

Lees Lukas 2:46-52; 20:27-40. 

Als twaalfjarige jongen deed de Heer Jezus zijn 
leermeesters versteld staan – ze waren buiten zichzelf over zijn 



94  Liefde voor Gods Woord 

inzicht en zijn antwoorden. En Jezus ‘nam toe’ in wijsheid en 
grootte en gunst bij God en mensen. 

Als volwassen man snoerde Hij hun de mond, en durfden 
ze Hem helemaal niets meer te vragen (Luk. 20:40). Hij was 
‘wijzer’ dan zijn vijanden, ‘verstandiger’ dan al zijn leermeesters 
en had meer ‘inzicht’ dan de ouden. 

‘Ik weerhoud mijn voeten van alle boze paden, opdat ik uw 
woord onderhoude. Ik wijk niet af van uw verordeningen 
want Gij onderwijst mij’ (vs. 101 – 102) 

Lees Efeze 5:15-17 

Wij worden opgeroepen om nauwkeurig uit te kijken hoe 
we wandelen; niet als onwijzen maar als wijzen (Ef. 5:15). Om 
als ‘wijzen’ te kunnen wandelen moeten we de wil van God 
leren verstaan. Hoe doen we dit? Door de Bijbel te lezen en te 
bidden. De dichter was dus een wijze en verstandige man; hij 
liet zich door God onderwijzen en week niet af van Zijn 
verordeningen. Hij wandelde als een wijze en weerhield zijn 
voeten van alle boze paden.  

‘Hoe aangenaam zijn uw redenen voor mijn verhemelte, 
meer dan honig voor mijn mond’ (vs. 103) 

Honig was een lekkernij in het Oosten. Salomo adviseert 
zijn zoon: ‘Eet honig mijn zoon, want dat is goed, honigzeem is 
zoet voor uw gehemelte (Spr. 24:13). De dichter gebruikt het 
beeld van de honig om te kunnen uitdrukken hoe kostelijk de 
Torah voor hem is. De Torah was voor hem geen bord ‘brune 
bonen’ die hij met lange tanden moest opeten. Nee, Gods 
redenen waren ‘aangenaam’, meer dan honig voor zijn mond.  

 



Liefde voor Gods Woord  95 

‘Uit uw bevelen heb ik inzicht ontvangen; daarom haat ik 
elk leugenpad’ (vs. 104) 

Inzicht ontvangen we uit de Bijbel (zie vers 100). Het 
Woord van God is voor ons de Bron van wijsheid en inzicht. Het 
leert ons onderscheid te maken tussen goed en kwaad, tussen 
waarheid en leugen. Als we daar – dagelijks - uit putten, weten 
we ook hoe we hebben te wandelen. Dan verkiezen we de weg 
der waarheid boven de weg der leugen (vers. 29-30). Waarheid 
en leugen zijn elkaars tegenpolen. Het zijn net twee magneten 
die elkaar ‘afstoten’. Als we de weg der waarheid lief hebben, 
haten we elk leugenpad.  

 



96  Liefde voor Gods Woord 

נ NUN 

(vs. 105-112) 

Het Woord als bron van licht en kracht 

‘Uw woord is een lamp voor mijn voet en een licht op mijn 
pad’ (vs. 105) 

In het vorige vers hebben we overdacht dat het Woord 
van God onontbeerlijk is voor onze wandel.  

Lees Romeinen 13:12-14. 

Paulus vergelijkt onze tijd met duisternis: ‘De nacht is ver 
gevorderd en de dag is nabij’ (Rom. 13:12). De nacht is de 
periode dat Christus – het licht van de wereld – afwezig is (vgl. 
Joh. 8:12; 9:5; 12:35). De dag volgt op de nacht - Christus komt 
terug! Als Christus terugkomt, zal het duizendjarig vrederijk 
aanbreken. De zon der gerechtigheid [Christus] gaat dan op. 
Het gelovig overblijfsel uit Israël - dat door de grote verdrukking 
is heengegaan - zal genezing vinden onder haar [Zijn] 
vleugelen. Zij zullen uitgaan en springen als kalveren uit de stal. 
De goddelozen zullen door hen vertreden worden, want ze zijn 
als stof onder hun voeten (Mal. 4:1-6).  

In de duisternis spelen zich allerlei zaken af die het 
‘daglicht’ niet kunnen verdragen (Rom. 13:13; Ef. 5:11, 12). Nu 
worden wij opgeroepen om te wandelen als kinderen van het 
licht (Ef. 5:8). In de praktijk betekent dit: een wandel in alle 
goedheid, gerechtigheid en waarheid; terwijl we beproeven wat 
de Heer welbehaaglijk is (Ef. 5:10). Om te kunnen ‘beproeven’ 
wat de Heer welbehaaglijk is, hebben we Gods Woord nodig. 
De Bijbel is voor ons de lamp die licht verschaft in de duisternis 
- een lamp voor onze voet en een licht op ons pad. 

 



Liefde voor Gods Woord  97 

Als we dit vers bekijken in de context van deze Psalm, 
zien we ook hoe belangrijk deze ‘lamp’ voor de dichter was: 

De kuilen of putten die men voor de dichter had gegraven 
(vers 85) hoeven we niet per se figuurlijk op te pakken. Waarom 
niet letterlijk? Zijn tegenstanders stonden hem ‘letterlijk’ naar 
het leven. Eén van de manieren om hem van het leven te 
beroven waren de kuilen. Indien het hun op deze manier lukte, 
leek het ook nog eens op een ‘ongelukje’. Zijn vijanden hadden 
dus met kwade bedoelingen kuilen (putten) voor hem gegraven 
(vgl. Ps. 35:7). Deze putten waren niet beschermend afgedekt - 
het waren ‘open’ putten (zie vers 85). Dit soort ‘valkuilen’ 
leveren bij daglicht weinig problemen op, maar s’ nachts, in het 
duister, zijn ze levensgevaarlijk. In de tijd van de dichter kende 
men geen kunstlicht – van lantaarnpalen had men nog niet 
gehoord! Donker was dan ook pikken donker – men kon geen 
hand voor ogen zien. De lamp was voor de dichter van 
levensbelang. Zonder lamp kon hij in het duister geen voet 
buiten de deur zetten of hij moest voor zijn leven vrezen. De 
olielamp zorgde ervoor dat zijn pad verlicht werd. Misschien 
begrijpen we nu (beter) waarom de dichter het Woord met een 
lamp vergelijkt. Het Woord was voor hem van levensbelang. Hij 
kon-, en wilde geen (voet)stap doen zonder de Torah. 

De nacht en kuilen waar wij mee te maken hebben zijn 
niét letterlijk, maar figuurlijk. Om als kinderen van het licht in de 
duisternis te kunnen wandelen (Ef. 5:8) hebben we het licht van 
Gods Woord nodig. De Bijbel is de lamp die ons pad verlicht en 
ons de gevaren doet zien. Als we bewaard willen worden voor 
de valkuilen en strikken van de vijand – de satan – kunnen we 
niet zonder Gods Woord op pad gaan.  

‘Ik heb gezworen, en ik zal het gestand doen, dat ik uw 
rechtvaardige verordeningen zal onderhouden’ (vs. 106) 

De dichter is vastberaden om de Torah te gehoorzamen. 
Hij heeft dit gezworen, en zal het ook waarmaken. God is 
rechtvaardig, en dit geldt ook voor zijn Woord (vgl. Rom. 7:12). 



98  Liefde voor Gods Woord 

Ook hier bevinden we ons weer op Oudtestamentische bodem. 
Wij kunnen ons voornemen om de Bijbel te gehoorzamen, maar 
dit hoeven we niet te ‘zweren’. De Heer Jezus zegt: ‘Maar Ik 
zeg u helemaal niet te zweren, niet bij de hemel, want hij is de 
troon van God; niet bij de aarde, want zij is de voetbank voor 
zijn voeten; niet bij Jeruzalem, want zij is de stad van de grote 
Koning; niet bij uw hoofd zult u zweren, want u kunt niet één 
haar wit of zwart maken. Laat uw woord ja echter ja zijn, en uw 
nee nee; en wat meer is dan dit, is uit de boze. (Matth. 5:34-
37). 

Het is voor God voldoende als we ‘ja’ zeggen tegen de 
Bijbel. Maar als we ‘ja’ zeggen, laat ons ‘ja’ dan ook ‘ja’ zijn! 

‘Ik ben al te zeer verdrukt, o HERE, maak mij levend naar 
uw woord’ (vs. 107) 

Als ik vastberaden wil vasthouden aan Gods Woord krijg 
ik te maken met verdrukking. De vertaling van Darby is hier 
beter: ‘Ik ben zeer verdrukt’. Uit de N.B.G. vertaling zou men 
kunnen opmaken dat de dichter ‘boven vermogen’ verdrukt is 
geweest. Dit laat God echter niet toe: ‘U heeft geen verzoeking 
getroffen dan menselijke; en God is getrouw, die niet zal 
toelaten dat u verzocht wordt boven wat u kunt verdragen; maar 
met de verzoeking zal Hij ook de uitkomst geven, zodat u ze 
kunt verdragen’ (1 Kor. 10:13). God zal niet toelaten we ‘al te 
zeer’ verdrukt worden - Hij geeft altijd ‘uitkomst’. Gods ‘uitkomst’ 
geeft ons de kracht om de verzoeking/verdrukking te verdragen. 

Misschien denken we dat we ‘al te zeer’ verdrukt zijn. Zo 
kan het aanvoelen; maar zo is het niet – God laat dit niet toe! In 
tijden van verdrukking mogen we God bidden of Hij (de) 
'uitkomst’ wil geven. Als we ons meer dood dan levend voelen, 
mogen we op grond van dit soort Schriftplaatsen bidden: ‘maak 
mij levend naar uw woord’.  

Lees Maleachi 3:3 

 



Liefde voor Gods Woord  99 

In Maleachi 3:3 staat dat de HERE de zonen van Levi zal 
reinigen, zoals zilver en goud smeltend in het vuur gelouterd 
wordt. Een zilversmid houdt het stuk zilver in het vuur en laat 
het warm worden. Om het zilver (of goud) te reinigen, is het 
nodig dat het zilver in het midden van het vuur wordt gehouden, 
waar de vlammen het heetst zijn. Zo wordt alle onreinheid 
weggebrand. God wil ook ons louteren. Niet om ons te pijnigen, 
maar om ons te reinigen. Dit ‘louteringsproces’ wordt door de 
smid nauwlettend in de gaten gehouden. Hij blijft onophoudelijk 
voor het vuur zitten en kijkt naar het zilver. De gehele tijd, totdat 
het zilver gereinigd is. Als hij maar even onoplettend is, kan het 
zilver net iets te lang in het vuur zijn, waardoor het niet meer 
bruikbaar is. Wanneer weet de zilversmid dan dat het juiste 
moment aangebroken is om het zilver uit het vuur te halen? 
Zodra hij zijn eigen beeld in het zilver ziet weerspiegelen! 

‘Heb welbehagen, HERE, in de vrijwillige offers van mijn 
mond, en leer mij uw verordeningen’ (vs. 108) 

Hoe gemakkelijk kunnen we ons laten ontmoedigen door 
verdrukking en tegenstand. De dichter bevond zich in 
levensgevaarlijke omstandigheden (vs. 109). Temidden van 
verdrukking en levensgevaar richt hij zich echter op en biedt de 
HERE de ‘vrijwillige’ offers van zijn mond aan. Ook wij worden 
opgeroepen om dit soort ‘geestelijke’ offeranden te brengen: 
‘Laten wij dan door Hem voortdurend een lofoffer brengen aan 
God, dat is de vrucht van onze lippen die zijn naam belijden’ 
(Hebr. 13:15; vgl. Hos.14:3; 1 Petr. 2:5). Bij ‘vrijwillige’ offers 
moeten we denken aan ‘brandoffers’. 

Lees Leviticus 1 

Het brandoffer is het hoogste offer in het Oude 
Testament, en wordt daarom als eerste genoemd bij de 
verordeningen aangaande de offers (Leviticus 1 t/m 7). Het 
brandoffer spreekt van de Heer Jezus die ons heeft liefgehad 
en Zichzelf voor ons heeft overgegeven als een offerande en 



100  Liefde voor Gods Woord 

slachtoffer voor God tot een welriekende reuk (Ef. 5:2). Als een 
Israëliet gezondigd had ‘moest’ hij een ‘zond- en/of ‘schuldoffer’ 
brengen. Bij het brandoffer is het geen kwestie van ‘moeten’ - 
het was een ‘vrijwillig’ offer: ‘Wanneer iemand onder u de 
HERE een offergave brengen wil… Het werd uit ‘vrije wil’ 
gebracht, zoals ook Christus zich ‘vrijwillig’ heeft geofferd (Joh. 
10:17, 18). De toewijding en energie - het vet - waarmee dit is 
gebeurd, was voor God tot een lieflijke reuk (Lev. 1:9, 13, 17).  

Als de dichter hier dus spreekt over ‘vrijwillige’ offers, 
doelt hij op de ‘hoogste’ offers – de brandoffers. De Israëliet 
moest zijn brandoffer(s) naar de ingang van de tent der 
samenkomst brengen, opdat hij ‘welgevallig’ zij voor het 
aangezicht des HEREN (Lev.1:3). We zien de dichter als het 
ware met zijn [geestelijke] brandoffers bij de ingang van de tent 
der samenkomst staan, waar hij zijn hand legt op de kop van 
het (gave) brandoffer - hij maakt zich een met het brandoffer. 
Als de ‘offeraar’ op die manier voor Gods aangezicht verscheen 
zou het hem ten goede, welgevallig zijn, om verzoening te doen 
(Lev. 1:4). 

Als we dit vers in het licht van Leviticus 1 bekijken gaat 
het voor ons leven. De dichter had het verlangen om Gods 
‘verordeningen’ te leren. Wij hebben bij de overdenking van dit 
vers gesproken over de ‘verordeningen’ aangaande de offers. 
De verschillende offers in het boek Leviticus spreken van de 
Heer Jezus en het werk dat Hij volbracht heeft.  

Lees en overdenk Leviticus 1 t/m 7. Bidt of de HERE je ogen wil 
‘ontdekken’, opdat je mag aanschouwen de wonderen uit zijn wet (vs. 
18). 

‘Mijn leven is bestendig in gevaar, maar uw wet vergeet ik 
niet. Goddelozen leggen mij een strik, maar van uw bevelen 
dwaal ik niet af’ (vs. 109-110).  

Lees Hebreeën 12:1-11 

 



Liefde voor Gods Woord  101 

Het leven van de dichter was bestendig in gevaar; hij 
leefde voortdurend onder druk. De goddelozen probeerden hem 
te vangen in strikken (vgl. vs. 61a). Vijandschap, tegenstand en 
verdrukking kan ons moe maken. De kans is reëel dat we onder 
‘bestendige’ druk bezwijken (vgl. Hebr. 12:3). Met ‘bezwijken’ 
bedoel ik: ‘alles over boord gooien’. We zijn de tegenstand en 
het strijden tegen de zonde 21 moe (Hebr. 12:4). We keren God 
de rug toe: ‘Als God dit in mijn leven toelaat hoeft het voor mij 
niet meer…’ (vgl. Hebr. 12:5-11). Dit soort gedachten kwamen 
bij de dichter niet op. Tot twee keer toe is hier sprake van een 
‘maar’: ‘Mijn leven is bestendig in gevaar, maar uw wet vergeet 
ik niet. Goddelozen leggen mij een strik, maar van uw bevelen 
dwaal ik niet af.’ Dit is geloofstaal. Hiermee heeft de dichter zich 
een plaats verworven onder de ‘geloofshelden’ die in Hebreeën 
11 worden genoemd.  

In Hebreeën 12 is spraken van ‘de wedloop’ (vs. 1). Om 
tot ‘topprestaties’ te kunnen komen moeten (top)atleten 
voortdurend hun lichaam ‘oefenen’ (vgl. 1 Kor. 9:24-27). God 
laat verdrukking in ons leven toe. Dit hoort bij de ‘oefening’ (vs. 
11). We worden er sterk(er) door. Voor een sportman geldt: hoe 
meer training (oefening) hoe meer uithoudingsvermogen. Zo is 
het ook met ons. We bevinden ons in de renbaan. We lopen de 
‘wedloop’ die vóór ons ligt. We zijn er nog niet, maar de 
eindstreep is wel in zicht! Het is mogelijk dat we zó vermoeid 
zijn dat we even op adem moeten komen. Uit de renbaan 
stappen is geen optie! Wat moeten we dan wél doen? De 
slappe handen en de verlamde knieën oprichten en verder 
lopen (Hebr. 12:12). We gáán ervoor! We zetten de tanden op 
elkaar. De finish is in zicht; dáár wacht ons de onvergankelijke 
kroon (1 Kor. 9:24-25).  

In het Midden-Oosten heeft men de gewoonte op de bladerkroon van 
een jonge palmboom een steen te leggen, om te verhinderen dat de 
boom al te groot wordt. De stam van de boom wordt daardoor sterker, 
het hout wordt harder en de vruchten worden beter. Een gezegde in 
verband met deze gewoonte luidt: ‘De palm groeit onder de druk.’ Zo 
legt God ons soms een last op, omdat Hij weet dat dit nuttig is voor 
ons. Wij worden doordoor innerlijk sterker en zijn beter in staat de 



102  Liefde voor Gods Woord 

invloeden van buitenaf te weerstaan. In Afrika hebben de inboorlingen 
de gewoonte om een zware steen op het hoofd te leggen als ze door 
een snelstromende rivier moeten trekken. Het maakt hun schreden 
vast en zo verliezen ze niet gauw hun evenwicht. Zo doet God ook 
vaak met ons. Hij legt ons een last op die bewerkt dat onze gang 
zekerder wordt en dat we standvastig zijn in de stormen en stromen 
van het leven. Wij bidden al heel snel of God deze last wil wegnemen 
(vgl. 2 Kor.12:8). Dit ligt voor de hand. God weet echter wat voor ons 
het beste is. We kunnen God ook bidden om sterkere schouders, 
opdat Hij zijn doel met ons kan bereiken! 

‘Uw getuigenissen heb ik voor altoos ten erve ontvangen, 
want zij zijn de blijdschap mijns harten. Ik neig mijn hart 
om uw inzettingen te doen, voor altoos, ten einde toe’ (vs. 
111-112) 

De dichter is een doorzetter. In de voorafgaande verzen 
hebben we stilgestaan bij de ‘wedloop’. Hij behoort niet tot de 
‘afhakers’. Gods getuigenissen ziet hij als een ‘blijvend’ erfdeel. 
‘Een erfdeel in eeuwigheid’ (Darby). Het woord van God heeft 
voor hem eeuwigheidswaarde. Daarin vindt hij zijn vreugde – 
zijn hart wordt erdoor verblijd. Hij heeft zijn hart erop gezet om 
de Torah voor altijd te gehoorzamen. Ten einde toe – tot de 
eindstreep! 

Boven deze perikoop staat: Het Woord als Bron van licht 
en kracht. De Bijbel is een lamp voor onze voet en een licht op 
ons pad. In deze ‘nachtperiode’ kunnen we zonder het Woord 
van God niet wandelen. De vijand – de satan - probeert ons te 
strikken; hij heeft met kwade bedoelingen (val)kuilen voor ons 
gegraven. Om dit soort gevaren te kunnen onderkennen 
hebben we Gods Woord nodig. Een ander gevaar is dat de 
vijand zal proberen om ons zó onder druk te zetten dat we de 
‘wedloop’ opgeven. In dat geval is de Bijbel niet de ‘Lichtbron’ 
maar de ‘Krachtbron’ voor ons. We zien op de Heer Jezus, en 
allen die ons - in de wedloop - zijn voorgegaan. Bedenk dat we 
‘samen’ in de renbaan lopen. Je loopt niet alleen! Als je moe 
bent, geef dan niet op.Trek je op aan je mede lopers. De finish 
is in zicht, zet de tanden nog even op elkaar!  

 



Liefde voor Gods Woord  103 

ס SAMECH 

(vs. 113-120) 

De goddelozen en het Woord 

‘Ik haat weifelaars, maar uw wet heb ik lief. Gij zijt mijn 
schuilplaats en mijn schild, ik hoop op uw woord. Wijkt van 
mij, gij boosdoeners, opdat ik de geboden van mijn God 
beware (vs. 113-115) 

In deze perikoop komt het contrast tussen de dichter en 
de goddelozen sterk tot uitdrukking. In de voorafgaande verzen 
hebben we de dichter leren kennen als een doorzetter. Iemand 
die zijn hart erop had gezet om Gods inzettingen te doen. Dit 
was bij hem geen ‘tijdelijke’ aangelegenheid. Nee, het was zijn 
voornemen om dit altijd te doen; ten einde toe (vs. 112). Hij 
ging tegen de stroom in en liet zich door zijn vijanden niet van 
de wijs brengen. We kunnen ons voorstellen dat iemand met 
zo’n instelling een gruwelijke hekel heeft aan weifelaars. Darby 
spreekt over ‘dubbelhartigen’. Een ander (Moffat) vertaalt het 
als mensen die ‘halfslachtig’ zijn. Weifelaars, dubbelhartigen, 
halfslachtigen werden door de dichter gehaat.  

Lees Jozua 24:14-15;1 Koningen 18:20-21; Mattheüs 6:24. 

Het mank gaan aan beiden zeiden, of het ‘hinken op twee 
gedachten’ (Statenvertaling) is God niet welgevallig. Weifelaars, 
mensen die twijfelen, vertrouwen niet op God. Als wij God iets 
vragen (bidden) moeten we dit in geloof doen, zonder te 
twijfelen. Want wie twijfelt, is gelijk aan en golf van de zee, die 
door de wind voortgedreven en opgejaagd wordt. Want laat die 
mens niet menen dat hij iets van de Heer zal ontvangen; hij is 
een wankelmoedig man, onberekenbaar in al zijn wegen (Jak. 
1:5-8). Wankelmoedig heeft hier de betekenis van 



104  Liefde voor Gods Woord 

‘dubbelbezield’; letterlijk: personen met een ‘dubbele ziel’. Het 
is nooit duidelijk waar ze (voor) staan - ze zijn onberekenbaar in 
al hun wegen.  

God vraagt van ons een bewuste keuze. God én de 
afgoden dienen, kan niet samengaan; het is òf de een òf de 
ander. God wil dat we ‘tamim’ 22 zijn. Dit houdt in dat men 
oprecht geheel zijn Woord volgt en volledig aan Hem gewijd is. 
Niet een geestelijk ‘dubbelleven’ leiden met een gedeelde liefde 
en onvolkomen onderwerping en trouw aan Hem. Hij vraagt van 
mij onverdeelde, volmaakte liefde en algehele toewijding. Niet 
slechts een deel van mijn leven. Weifelaars zijn dubbelbezield, 
ze hinken op twee gedachten: ‘Is de Bijbel wel het Woord van 
God? Is het wel allemaal waar? De Bijbel is toch ook maar door 
mensen geschreven!’ Ze blijven om de hete brei heendraaien 
zonder een keuze te maken. Zo was het niet gesteld met de 
dichter; hij had de Torah lief. Hij twijfelde op geen enkele wijze 
aan Gods Woord. Hij stak niet onder stoelen of banken dat hij 
een hekel had aan ‘weifelaars’. Dit maakte hem niet populair. 
Dit was één van de redenen dat men hem naar het leven stond 
(vs. 109). Waar moest hij schuilen? Bij God! Hij had zijn 
vertrouwen op God gesteld: ‘Ik hoop op uw woord’. God was 
zijn schuilplaats en zijn schild. Hij wilde met boosdoeners niets 
te maken hebben: ‘Wijkt van mij, gij boosdoeners’. In de context 
van deze perikoop zijn dit de weifelaars die het Woord van God 
in twijfel trekken, en dit ook in de praktijk van hun leven laten 
zien. Het zijn boosdoeners - ‘doeners’ van het ‘boze’. Het 
kwalijke aan dit soort mensen is dat ze altijd weer proberen om 
gelovigen mee te trekken op hun heiloze weg (lees de 
overdenking bij vers 61). Telkens opnieuw willen ze de 
discussie met ons aangaan: ‘Geloof je écht dat de Bijbel het 
onfeilbare Woord van God is? De eerste hoofdstukken van 
Genesis neem je toch zeker niet létterlijk? Kom nou, dat meen 
je toch niet serieus!’ Van het éne discussiepunt rollen we in het 
andere. Maak korte metten met dit soort lieden: ‘Wijkt van mij, 
gij boosdoeners, opdat ik de geboden van mijn God beware.’ 
Op die manier hoeven we het ook weer niet te zeggen! Maar 

 



Liefde voor Gods Woord  105 

we mogen hen wel duidelijk maken dat wij geloven dat de Bijbel 
het geïnspireerde Woord van God is - ook de eerste 
hoofdstukken van Genesis – en dat we de Bijbel ook willen 
gehoorzamen (bewaren). Hierover is geen discussie mogelijk. 
Daar hebben we geen enkele behoefte aan. Dit komt op 
hetzelfde neer als ‘wijkt van mij, gij boosdoeners’; alleen 
zeggen we het dan iets tactvoller! 

 

‘Breng dit in herinnering en betuig voor God dat zij geen woordenstrijd 
voeren, die tot niets dient dan tot ondergang van de hoorders (…) 
ontrek je aan ongoddelijk gezwets; want zij zullen voortgaan tot 
toenemende goddeloosheid en hun woord zal als kanker 
voortwoekeren’ (2 Timotheüs 2:14-17). 

‘Schraag mij naar uw belofte, opdat ik leve, laat mij met 
mijn hoop niet beschaamd uitkomen. Ondersteun mij, 
opdat ik verlost worde, dan zal ik mij in uw inzettingen 
bestendig verlustigen’ (vs. 116-117) 

Iemand die er geen doekjes omheen draait en zich zo 
ferm en kras uitdrukt als de dichter hoeft niet op bijval en steun 
te rekenen. Hij zoekt zijn steun en toeverlaat dan ook niet bij 
mensen maar bij God: ‘schraag mij naar uw belofte’. God heeft 
beloofd om hem te schragen en te ondersteunen; daaraan 
houdt hij zich vast. Hij heeft zijn hoop op God gesteld en bidt 
dat God zijn hoop niet zal beschamen. Beschamen wil hier 
zeggen dat God hem in de ellende laat zitten. Dan zou God zijn 
vijanden een stok in de hand geven waarmee ze hem kunnen 
slaan:‘Je maakt ons uit voor weifelaars en boosdoeners. Ben jij 
soms een haar beter? God heeft toch zo’n welgevallen aan je, 
waarom verlost Hij je dan niet?’ (vgl. Psalm 22:8-9). De dichter 
heeft er echter alle vertrouwen in dat God hem doet (op)leven 
en zijn hoop niet zal beschamen. Als God hem ondersteund en 
verlost zal hij zich in Gods inzettingen bestendig verlustigen. 

Wie - als de dichter - zijn nek boven het maaiveld durft uit 
te steken, moet op tegenstand rekenen. Je hebt jezelf in de 



106  Liefde voor Gods Woord 

vuurlinie geplaatst, dus wordt je ook van allerlei kanten onder 
vuur genomen! Daar moet je dus niet vreemd van opkijken. Het 
is oorlog! We bevinden ons in een geestelijke strijd. Om te 
kunnen standhouden tegen de listen van de duivel zullen we de 
‘geestelijke’ wapenrusting moeten opnemen en aandoen.  

Lees Efeze 6:10-20 

Sterkt u in de Heer en in de kracht van zijn sterkte (Ef. 6:10) en neem 
de ‘hele’ wapenrusting van God op. Deze wapenrusting bestaat uit 
verschillende attributen: 

• Defensief: Gordel, harnas, schoeisel, schild en helm (vs. 14-17a). 

• Offensief : Het zwaard van de Geest - het Woord van God (vs. 
17b). 

• Het tactische aspect vinden we in vers 18: Het bidden in de Geest. 

Voor de dichter was de HEERE zijn schuilplaats en schild. 
Hij sterkte zich – door gebed – in de HERE; daar(in) vond hij 
zijn kracht. Hij had ook de hele wapenrusting van God 
aangedaan.  

Lees Psalm 119. Schrijf de verschillende attributen van de 
wapenrusting op die je ontdekt. Uiteindelijk zul je zien dat de dichter de 
‘hele’ wapenrusting van God had opgepakt en aangedaan. Om je te 
helpen beginnen we met de waarheid (de gordel). 

De dichter had een bewuste keuze gemaakt voor de weg 
der waarheid (vs. 30). Met leugen wilde hij niets te maken 
hebben. Hij haatte en verafschuwde leugen (vs. 29, 163a). 
Maar de Torah, de waarheid’ (vs. 160), had hij lief (vs. 163b). 
Hij had zijn lendenen met de waarheid omgord. Een soldaat 
moet zijn broek omgorden. Stel je voor dat hij tijdens het 
gevecht met één hand zijn afzakkende broek moet 
vasthouden? Dit kan natuurlijk niet! De riem zorgt dat onze 
broek niet afzakt en alles op de juiste plaats blijft zitten. De 
dichter sprak de waarheid, maar zijn vijanden wreven hem 

 



Liefde voor Gods Woord  107 

leugens aan (vs. 69). Dit soort valse aanwrijvingen zijn 
brandende pijlen van de boze (Ef. 6:16). Hoe kunnen we deze 
pijlen blussen? Hoe bluste de dichter deze pijlen? 
Vragenderwijs kom je van het ene bij het andere onderdeel van 
de wapenrusting. Succes ermee! 

‘Gij verwerpt allen die van uw inzettingen afdwalen, want 
hun bedrog is ijdel. Alle goddelozen der aarde doet gij weg 
als schuim, daarom heb ik uw getuigenissen lief. Mijn vlees 
beeft van schrik voor U, ik vrees voor uw oordelen’ (vs. 
118-120) 

De laatste verzen van deze perikoop zijn zó ernstig dat de 
dichter met schrik en beven vervuld wordt. Hier beschrijft hij het 
eindoordeel van de weifelaars, de boosdoeners, de 
goddelozen. Omdat ze hebben getwijfeld aan het Woord van 
God en zich als boosdoeners en goddelozen hebben gedragen, 
zal God hen oordelen en verwerpen. 

C.S. Lewis heeft gezegd: ‘Er zijn twee soorten mensen: zij 
die tegen God zeggen: Uw wil geschiede, en zij tegen wie God 
zegt: Goed dan, doe het maar op jouw manier.’ 

Het koor dat straks voor de grote witte troon van God 
staat zal het ‘nieuwe’ lied – uit Openbaring 5:9 - niet zingen. Het 
oude refrein van Frank Sinatra : ‘I did it my way’ (ik deed het op 
mijn manier) zal nog éénmaal klinken, en daarna valt er niets 
meer te zingen! 

Het oordeel over de doden staat beschreven in Openbaring 20:11-15. 
Lees ook Mattheüs 7:21-23 en de overdenking bij Psalm 119:45. 

Op ‘aarde’ hebben ze de mensen met hun (vrome) 
woorden kunnen bedriegen, maar in de ‘hemel’ - voor de grote 
witte troon van God - zal blijken dat hun bedrog ‘ijdel’ is. Met 
mooie praatjes komen we bij God niet weg. Zij die na het 
duizendjarig vrederijk voor de grote witte troon moeten 
verschijnen, worden geoordeeld naar hun werken. Wie Jezus 



108  Liefde voor Gods Woord 

niet als Verlosser heeft aangenomen en ‘afdwaalt’ van Gods 
inzettingen - de Bijbel - zal niet in het boek van het leven 
worden geschreven. Hij - of zij - wordt geworpen in de poel van 
vuur – de hel. Op de ‘eerste’ dood volgt de ‘tweede’ dood 
(Openb. 20:6, 14;21:8). 

Het oordeel over de levenden staat beschreven in Mattheüs 25:31-46. 

Dit oordeel vindt op de aarde plaats, als de Heer Jezus 
[met zijn Gemeente] in heerlijkheid (terug)komt. Hij zal dan in 
Jeruzalem plaats nemen op de troon van zijn heerlijkheid; en 
vóór Hem zullen alle volken worden verzameld. Hij zal ze van 
elkaar scheiden, zoals de herder de schapen van de bokken 
scheidt. De schapen zet Hij aan zijn rechterhand, maar de 
bokken aan zijn linker. In dit oordeel is bepalend hoe men zich 
heeft opgesteld tot de (vervolgde) ‘broeders’ van de Heer 
Jezus. Dit zijn Joden die behoren tot het gelovig overblijfsel van 
Israël. De schapen [die het voor ‘zijn broeders’ hebben 
opgenomen] behoren tot de rechtvaardigen die het koninkrijk 
beërven en het eeuwige leven zullen ingaan. De bokken [die 
‘zijn broeders’ aan hun lot hebben overgelaten] worden door 
Hem verworpen. Tot hen zegt Hij: ‘Gaat weg van Mij, 
vervloekten, in het eeuwige vuur dat voor de duivel en zijn 
engelen is bereid.’ Zij worden als schuim - dat overblijft bij het 
smelten van (edel)metaal - van de aarde weggedaan. 

Het oordeel over de gelovigen staat beschreven in 2 Korinthe 5:10 en 
Romeinen 14:10-12. 

De gelovigen, die tot de Gemeente van Christus behoren, 
zullen noch voor de grote witte troon, noch voor de troon van 
zijn heerlijkheid moeten verschijnen. Zij moeten geopenbaard 
worden voor de rechterstoel van Christus. Dit oordeel vindt in 
de hemel plaats, als de Gemeente is opgenomen. Daar 
‘ontvangt’ ieder wat in het lichaam is gedaan, naardat hij heeft 
bedreven, hetzij goed hetzij kwaad. Dit ‘ontvangen’ heeft niets 
met ‘hemel’ of ‘hel’ te maken. Bij dit oordeel gaat het niet over 

 



Liefde voor Gods Woord  109 

‘leven’ of (tweede) ‘dood’, maar over ‘beloning’. Ieder zal voor 
zichzelf rekenschap moeten afleggen naardat hij heeft 
bedreven. Daar zal vanaf hangen of - en hoe - de Heer ons zal 
belonen. In het vuur van Gods beproeving zal openbaar worden 
hoe ieders werk is (geweest): ‘Als iemands werk dat hij daarop 
gebouwd heeft, zal blijven, zal hij loon ontvangen; als iemands 
werk zal verbranden, zal hij schade lijden; maar zelf zal hij 
behouden worden, maar zó als door vuur heen’ (1 Kor. 3:11-
15). We zijn uit genade behouden, door het geloof; en dat niet 
uit ons, het is de gave van God; niet op grond van werken, 
opdat niemand roemt. Want wij zijn zijn maaksel, geschapen in 
Christus Jezus tot goede werken, die God tevoren heeft bereid, 
opdat wij daarin zouden wandelen (Ef. 2:8-10). Hier is twee 
keer sprake van ‘werken’. De eerste keer is er sprake van 
‘werken’ om de behoudenis te ‘verdienen’. Paulus maakt 
duidelijk dat we onze behoudenis niet door werken kunnen 
verdienen. Het is de ‘gave’ van God. God heeft ons de 
behoudenis ‘gegeven’. Niet op grond van werken (verdienste), 
maar op grond van geloof. Er valt voor ons niets te roemen! De 
tweede keer dat er over ‘werken’ gesproken wordt, is ná onze 
bekering. Door geloof zijn we een nieuwe schepping geworden 
[een maaksel, geschapen in Christus Jezus]. God heeft ons 
geschapen ‘tot’ goede werken, die Hijzelf heeft bereid, opdat wij 
daarin zouden wandelen. Déze werken zijn medebepalend of 
we wel of niet voor de rechterstoel van Christus ‘beloond’ zullen 
worden. 

Laten we onze wegen overdenken en ons ernstig 
afvragen waar onze voeten naartoe gaan (Ps. 119:59). Drie 
tronen zijn de revue gepasseerd. We zullen voor één van deze 
drie tronen moeten verschijnen. Op dit moment hebben we nog 
de mogelijkheid om onze voeten naar Gods getuigenissen te 
wenden. Luister naar ‘Gods getuigenissen’: ‘Want zo lief heeft 
God de wereld gehad, dat Hij zijn eniggeboren Zoon heeft 
gegeven, opdat ieder die in Hem gelooft, niet verloren gaat 
maar eeuwig leven heeft (…). Wie in Hem geloofd wordt niet 
geoordeeld; maar wie niet geloofd is al geoordeeld, omdat hij 



110  Liefde voor Gods Woord 

niet heeft geloofd in de naam van de eniggeboren Zoon van 
God’ (Joh. 3:16-18). In de dagen van Amos weigerde Israël zich 
te bekeren. Op verschillende manieren sprak God tot zijn volk. 
Maar tot vijf keer toe moest Hij zeggen: ‘Toch hebt gij u niet tot 
Mij bekeerd’ (Amos 4:6-11). Omdat ze halsstarrig bleven 
weigeren om zich te bekeren moest Hij hun het oordeel 
aankondigen: ‘bereid u om uw God te ontmoeten, o Israël’ 
(Amos 4:12). In vers 13 maakt Hij zich met zijn naam bekend: 
‘HERE, God der heerscharen, is zijn naam.’ De dichter beefde 
van schrik voor deze God. Hij vreesde voor Zijn oordelen.  

Lees Hebreeën 10:26-31. ‘Vreselijk is het te vallen in de handen van 
de levende God!’ 

Toen Johannes op Patmos de Heer Jezus in zijn 
heerlijkheid zag viel hij als dood aan zijn voeten (Openb. 1:17). 
Het beeld van ons ‘lieve Heerke’ kunnen we wel vergeten! Zij 
die Jezus toebehoren hoeven (Hem) echter niet te vrezen: ‘Hij 
legde zijn rechterhand op hem en zei: Vrees niet, Ik ben de 
eerste en de laatste, en de levende; Ik ben dood geweest, en 
zie, Ik ben levend tot in alle eeuwigheid, en Ik heb de sleutels 
van de dood en de hades’ (Openb. 1:17-20). Zijn we bereid om 
onze God te ontmoeten? Hoe, en voor welke troon, hangt van 
onszelf af! 

 

 



Liefde voor Gods Woord  111 

ע AIN 

(vs. 121-128) 

Recht en gerechtigheid door het Woord 

‘Ik heb recht en gerechtigheid gedaan, geef mij niet over 
aan mijn verdrukkers. Wees borg voor uw knecht te goede, 
laten overmoedigen mij niet verdrukken. Mijn ogen 
smachten naar uw heil, en naar het woord uwer 
gerechtigheid’ (vs. 121-123) 

De verdrukkers zijn de weifelaars en boosdoeners uit de 
vorige perikoop. De ‘vreze Gods’ is bij hen ver te zoeken. Hier 
zien we het grote contrast tussen hen en de dichter. De dichter 
was een zeer Godvrezend man. In tegenstelling tot zijn 
verdrukkers deed hij recht en gerechtigheid. Hij leidde een 
rechtvaardig leven in overeenstemming met het Woord van 
God. Hij was een rechtvaardige, een tsaddik. 23 In deze 
perikoop noemt de dichter zich drie keer ‘uw knecht’. Hier zien 
we opnieuw de Meester/knecht verhouding.  

 Lees de overdenking bij vers 49, 94-95. 

Een ‘meester’ stond borg voor zijn knecht/slaaf; vandaar 
dat de dichter bidt: ‘Wees borg voor uw knecht…’. Iemand die 
een rechtvaardig leven leidt, mag ook een beroep doen op 
Gods gerechtigheid: ‘Mijn ogen smachten naar uw heil, en naar 
het woord uwer gerechtigheid’.  

Als er iemand is geweest, die recht en gerechtigheid 
gedaan heeft, is het wel de Heer Jezus. Hij is de ware 
‘Tsaddik’, zoals Hij vaak in het Nieuwe Testament genoemd 
wordt (Matth. 27:19, 24; Hand. 3:14; 7:52; 22:14; 1 Petr. 3:18; 1 
Joh. 2:1). Onze gerechtigheden zijn als een bezoedeld kleed 



112  Liefde voor Gods Woord 

(Jes. 64:6). Dit kan niet van de Heer Jezus gezegd worden. 
Christus is de ‘Rechtvaardige’ die voor ‘onrechtvaardigen’ 
geleden heeft (1 Petr. 3:18). God heeft hem aan de 
‘verdrukkers’ overgegeven: ‘Om onze overtredingen werd Hij 
doorboord, om onze ongerechtigheden verbrijzeld; de straf die 
ons de vrede aanbrengt was op Hem, en door zijn striemen is 
ons genezing geworden (Jes. 53:5). God stond echter borg 
voor zijn Knecht: ‘Hij is uit verdrukking en gericht weggenomen, 
en wie onder zijn tijdgenoten bedacht, dat Hij is afgesneden uit 
het land der levenden?’ (Jes. 53:8). Christus heeft eenmaal 
voor de zonden geleden, de Rechtvaardige voor de 
onrechtvaardigen, opdat Hij ons tot God zou brengen; Hij die 
wel gedood is in het vlees, maar levend gemaakt in de Geest (1 
Petr. 3:18). Christus moest sterven om ons met God te kunnen 
verzoenen. Er was geen andere mogelijkheid om ons tot God te 
brengen. Dáárom heeft God hem overgegeven in de handen 
van de ‘verdrukkers’ (vgl. Luk. 9:44). God is echter 
rechtvaardig. Het woord van zijn gerechtigheid zal Hij gestand 
doen. Er staat geschreven: ‘Om zijn moeitevol lijden zal Hij het 
zien tot verzadiging toe; door zijn kennis zal mijn knecht, de 
rechtvaardige, velen rechtvaardig maken, en hun 
ongerechtigheden zal Hij dragen. Daarom zal Ik Hem een deel 
geven onder velen en met machtigen zal Hij de buit verdelen, 
omdat Hij zijn leven heeft uitgegoten in de dood, en onder de 
overtreders werd geteld, terwijl hij toch veler zonden gedragen 
en voor de overtreders gebeden heeft’ (Jes. 53:11-12). 

Lees Jesaja 53 

‘Doe met uw knecht naar uw goedertierenheid, en leer mij 
uw inzettingen. Ik ben uw knecht, geef mij verstand, opdat 
ik uw getuigenissen kenne’ (vs. 124-125) 

De knecht levert zich uit aan zijn God: ‘Doe met uw 
knecht naar uw goedertierenheid’. Hij vertrouwt op de 
goedertierenheid – de goedheid – van God. Een goede knecht 
zal van zijn meester willen leren. Hoe beter hij zijn meester 

 



Liefde voor Gods Woord  113 

kent, hoe beter hij hem kan dienen. De dichter wilde niets liever 
dan God dienen en gehoorzamen. Dit is toch zeker ook ons 
verlangen? God heeft ons de Bijbel nagelaten om zijn 
‘knechten’ toe te rusten: 

‘Alle Schrift is door God ingegeven en nuttig om te leren, te 
weerleggen, te verbeteren en te onderwijzen in de gerechtigheid, 
opdat de mens Gods ‘volkomen’ is, tot alle goed werk ten volle 
toegerust’ (2 Timotheüs 3:16-17). 

‘Volkomen’ heeft hier de betekenis van ‘volledig geschikt’. 
Iemand die het verlangen heeft om Gods ‘inzettingen’ te leren, 
geeft God ook het verstand daartoe. De Heilige Geest zal ons 
(verduisterde) verstand verlichten zodat we de Bijbel begrijpen, 
en we volledig geschikt zijn, tot alle goed werk ten volle 
toegerust. 

‘Het is tijd voor de HERE om te handelen, zij hebben uw 
wet verbroken’ (vs. 126) 

We kunnen ons dit gebed goed voorstellen. Dit is een 
noodkreet; de dichter wordt verdrukt en is in levensgevaar. 
Hem wordt onrecht aangedaan door mensen die de wet 
verbroken hebben. Er is veel onrecht in de wereld. Misschien 
ook wel in ons eigen kleine wereldje? Wordt het niet hoog tijd 
dat God gaat handelen? De dichter zegt: ‘Het is tijd voor de 
HERE om te handelen.’ De tijd om te (gaan) handelen is 
aangebroken! In de Psalmen komen we dit soort noodkreten 
vaak tegen: Hoelang, HERE? Zult Gij mij voortdurend 
vergeten? Hoelang zult Gij uw aangezicht voor mij verbergen? 
Hoelang zal ik plannen koesteren in mijn ziel, kommer hebben 
in mijn hart, dag aan dag? Hoelang zal mijn vijand zich boven 
mij verheffen? (Ps. 13:2-4). Ook de zielen onder het altaar die 
geslacht zijn om het woord van God en om het getuigenis dat 
zij hadden, roepen met luider stem: ‘Tot hoelang, heilige en 
waarachtige Heerser, oordeelt en wreekt U ons bloed niet aan 
hen die op de aarde wonen?’ Hun werd gezegd dat zij nog een 
korte tijd moesten rusten, totdat ook hun medeslaven en hun 



114  Liefde voor Gods Woord 

broeders die gedood zouden worden evenals zij, voltallig 
zouden zijn. (Openb. 6:9-11). Hoelang, HERE? Vertwijfelt 
vragen wij ons af hoelang het nog duurt voordat God gaat 
ingrijpen. In onze nood roepen we het uit: ‘Het is tijd voor de 
HERE om te handelen’. God is echter soeverein in zijn 
handelen. Of het nu gaat om ‘genezingen’ of ‘oordelen’. Hij 
bepaalt het moment van handelen. De dag van het oordeel over 
de goddelozen kómt. De klok van God tikt door, totdat het 
moment aanbreekt dat Hij gaat handelen. Gods klok tikt echter 
anders dan onze klok: ‘Maar laat dit ene u niet onbekend zijn, 
geliefden, dat één dag bij de Heer is als duizend jaar en 
duizend jaar als één dag. De Heer vertraagt de belofte niet 
zoals sommigen het voor traagheid houden, maar Hij is 
lankmoedig over u, daar Hij niet wil dat iemand verloren gaat, 
maar dat allen tot bekering komen. Maar de dag van de Heer 
zal komen als een dief…(2 Petr. 3:7-10). 

Het komt u niet toe tijden of gelegenheden te weten die de Vader in 
zijn eigen macht (gezag/bevoegdheid) heeft gesteld (Hand.1:7). 

Van die dag of dat uur echter weet niemand, ook de engelen in de 
hemel niet, ook de Zoon niet; behalve de Vader. Kijkt u uit, waakt <en 
bidt>; want u weet niet wanneer het de tijd is (…) Waakt dan! Want u 
weet niet wanneer de heer van het huis komt, ’s avonds of te 
middernacht of met het hanengekraai of ’s morgens vroeg; opdat hij, 
als hij plotseling komt, u niet in slaap vindt. Wat Ik nu tot u zeg, zeg Ik 
tot allen: Waakt! (Markus 13:32-37). 

De dag van het oordeel [over de goddelozen] komt. 
Hoeveel gelovigen hebben de woorden van de dichter niet al 
uitgeschreeuwd? Als het aan ons [mensen] had gelegen, was 
deze dag allang aangebroken. Gelukkig bepaalt God de tijd dat 
Hij gaat handelen. Hij is een stuk lankmoedige dan wij. Hij wil 
niet dat iemand verloren gaat, maar dat ‘allen’ tot bekering 
komen. De dag van de Heer zál komen; en als we op de klok 
van God kijken (Markus 13) is die dag héél nabij.  

 



Liefde voor Gods Woord  115 

Wat onze vijanden betreft: Laten wij voor hen bidden, 
opdat ze tot bekering mogen komen. God wil niet dat iemand 
verloren gaat (ook onze vijand niet). 

Wat onszelf betreft: Laten wij met vrijmoedigheid naderen 
tot de troon van de genade, opdat wij barmhartigheid 
ontvangen en genade vinden tot hulp op de juiste tijd (Hebr. 
4:16). De juiste tijd is hier Góds tijd! 

‘Daarom heb ik uw geboden lief, meer dan goud, ja dan fijn 
goud; daarom houd ik al uw bevelen in alles voor recht, ik 
haat elk leugenpad’ (vs. 127-128) 

Als de tijd is aangebroken dat God gaat ‘handelen’ (vs. 
126) worden alle goddelozen van de aarde als schuim 
weggedaan (vs. 119). De oordelen van God vervulde de dichter 
met schrik en beven (vs. 120). Zij die Gods wet, de Torah, 
hadden verbroken (vs. 126) zouden vallen in de handen van de 
levende God. Vreselijk! (Hebr. 10:31). Hij moest er niet aan 
denken. Dáárom had hij Gods geboden lief. Dáárom hield hij al 
Gods bevelen in alles voor recht, en haatte hij elk leugenpad. Al 
het goud van de wereld weegt niet op tegen een mensenziel. 
We moeten ons door de duivel niet laten verblinden. Hij zal 
proberen om ons op het leugenpad te brengen. ‘Hij schrijft God 
en zijn Woord ‘onrecht’ toe. Daarmee is hij in de hof van Eden 
begonnen: ‘God heeft zeker wel gezegd:…’ (Gen. 3:1vv). Wat 
God heeft ‘gezegd’ - zijn gesproken of geschreven Woord - 
wordt door de duivel op een verkeerde manier voorgesteld. Hij 
probeert de mens altijd weer opnieuw aan het twijfelen te 
brengen: ‘Sterven? Hoe kom je erbij? Dat is een leugen. Je zult 
helemaal niet sterven! God weet maar al te goed dat jullie ogen 
geopend zullen worden als je daarvan eet. Jullie zullen als God 
zijn, kennende goed en kwaad’ (Gen. 3:4). Hij doet het 
voorkomen alsof het Woord van God niet ‘recht(vaardig)’ is.  

Lees ook de overdenking bij vers 73 



116  Liefde voor Gods Woord 

Omdat wij God vrezen hebben wij zijn geboden lief; meer 
dan goud, ja dan fijn goud. We zijn van mening dat de Bijbel 
‘recht’ is. Al Gods bevelen zijn in alles recht. Er is niets ‘kroms’ 
aan Gods Woord. En wie anders beweert, bevindt zich op het 
leugenpad. Zij die God ‘vrezen’ kiezen voor de weg der 
waarheid, en zullen elk leugenpad haten (vgl. vs. 29-30).  

 

 



Liefde voor Gods Woord  117 

פ PE 

(vs. 129-136) 

Het Woord verspreidt licht en maakt verstandig 

‘Wonderbaar zijn uw getuigenissen, daarom bewaart ze 
mijn ziel. Het openen van uw woord verspreidt licht, het 
geeft de onverstandigen inzicht’ (vs. 129-130) 

De dichter blijft zich verwonderen over Gods Woord. Hij 
koestert en bewaart het in zijn ziel. Hoe meer we ons in de 
Bijbel verdiepen hoe meer we ons gaan verwonderen. De Bijbel 
is en blijft een wonderbaar boek. Het openen van Gods Woord 
verspreid licht, het geeft de onverstandigen licht. In het boek 
Job richt de HERE Zich op een gegeven moment tot Job. Job 
en zijn vrienden meenden dat ze verstandig waren. Inderdaad, 
er worden veel verstandige dingen door hen gezegd. Maar 
omdat het hen aan inzicht ontbrak, was het verstandige dat ze 
zeiden, tóch onverstandig. 

Lees Job 38-39 

In Job 32-37 is Elihu aan het woord. Hij richtte zich tot Job 
en zijn vrienden. Elihu was nog jong en niet hoogbejaard (Job 
32:6). Lange tijd had hij de (twist)gesprekken tussen Job en zijn 
drie vrienden aangehoord. Opmerkzaam en aandachtig had hij 
naar hun ‘inzichten’ geluisterd (Job. 32:11). Toen niemand 
meer iets te zeggen had, nam hij het woord. Hij kon zich niet 
langer inhouden. Hij moest spreken om lucht te krijgen (Job 
32:16-22). Job kreeg een uitbrander omdat hij zich tegenover 
God voor rechtvaardig hield (Job. 32:2), en de drie vrienden 
van Job kregen een veeg uit de pan omdat zij geen antwoord 
hadden gevonden, en Job nochtans schuldig verklaard hadden 
(Job. 32:3). Met tal van retorische vragen zette hij Job en zijn 



118  Liefde voor Gods Woord 

vrienden schaakmat. In zijn vierde en laatste rede zegt hij: 
‘Wonderbaar dondert God met zijn stem. Hij doet grote dingen, 
en wij begrijpen ze niet’ (Job 37:5). Begrijpt gij, hoe God hun 
opdracht, en hoe Hij het licht zijner wolken doet schijnen ? 
Begrijpt gij iets van het zweven der wolken, de wonderwerken 
van de Volmaakte in kennis? (vers 15-17). Veel zaken in de 
schepping kunnen we nu wetenschappelijk verklaren. Via 
satelliet kunnen we het zweven der wolken nagaan. We kunnen 
de loopbaan van een orkaan volgen, en precies zien waar zich 
het oog van een orkaan bevindt. Seismografen kunnen de 
trillingen in de aardkost registreren, en voorspellen dat een 
grote aardbeving op komst is. Maar als de klap komt, is het te 
laat! We hebben door veel geheimenissen van de waterdiepte 
gewandeld (Job.38:16). Maar niet door allen! Hoeveel 
geheimenissen we ook (wetenschappelijk) kunnen verklaren; 
Gods wegen in zijn schepping kunnen we nooit ten volle 
doorgronden en begrijpen. Hij is de Almachtige die wij niet 
begrijpen (vs. 23). We kunnen wetenschappelijk verklaren hoe 
een tsunami tot stand komt. Maar wie kan verklaren waarom 
God de vreselijke tsunami op 26 december 2004 toeliet? 
Waarom moesten duizenden mannen, vrouwen en kinderen het 
leven laten? Velen hebben getracht hierop een (theologisch) 
antwoord te geven. Veel van dit soort antwoorden konden 
rechtstreeks uit de mond van Jobs vrienden komen. Hoelang 
moeten we deze ‘wijzen’ en ‘verstandigen’ (Job 34:2) nog 
aanhoren? Laten we toch ophouden om al het (natuur)leed 
theologisch en filosofisch te verklaren. God is de Almachtige die 
wij niet begrijpen. Wie zijn wij kleine nietige mensen om het 
tegen de Almachtige op te nemen? ‘Gord nu als een man uw 
lendenen, dan wil ik u ondervragen, opdat gij Mij onderricht’ 
(Job. 38:3; 39:35). Menen wij werkelijk dat wij al Gods 
raadsbesluiten kunnen begrijpen en doorgronden? Met 
woorden zonder verstand verduisteren wij het raadsbesluit (Job 
38:2). God roept alle geleerden, wetenschappers, theologen en 
filosofen op om Hem te antwoorden: ‘Waar waart gij, toen Ik de 
aarde grondvestte? Vertel het, indien gij inzicht hebt! (vs. 4) Zijn 
jullie erbij geweest? Zijn de poorten des doods voor u onthuld, 

 



Liefde voor Gods Woord  119 

en hebt gij de poorten der diepe duisternis aanschouwd? (vers 
17). Wat weten wij van de dood? De dood is voor de mens in 
diepe duisternis gehuld. Eén groot mysterie. Hoe graag zouden 
we eens een kijkje willen nemen achter de poorten van dood. 
Dit kan! We hoeven de Bijbel maar open te maken: ‘Het openen 
van uw woorden verspreid licht, het geeft de onverstandigen 
inzicht’.  

Lees Lukas 16:19-31 

Willen we - over de dood en het hiernamaals - ‘licht’ en 
‘inzicht’ ontvangen, moeten we de Bijbel openen. In Lukas 16 
worden ons de poorten des doods onthuld. Door Wie? Door 
Jezus Christus. Hij is Dezelfde die in Job 38 aan het woord is. 
Door Hem is de aarde gegrondvest (Job 38:4; Joh. 1:1-3; Kol. 
1:15-17; Hebr. 1:1-2). Hij is ook Degene die voor ons de 
poorten des doods onthult. Hij is de eerste en de laatste, en de 
levende. Hij is dood geweest, en zie, Hij is levend tot in alle 
eeuwigheid. Hij heeft de sleutels van de dood en de Hades 24  
(Openb. 1:18). Voor een christen is de dood geen mysterie 
meer. Wij weten wat zich achter de poorten van de dood 
afspeelt. In Lukas 16 gaan twee mannen van het rijk der 
levenden over in het rijk der doden, het hiernamaals. De een 
was rijk en de ander was arm. De rijke wordt niet bij zijn naam 
genoemd. Zijn naam staat dan ook niet opgeschreven in het 
boek van het leven (Openb. 20:15). De arme heette Lazarus. 
Zijn naam betekent: God is mijn hulp. Lazarus had zijn 
vertrouwen op God gesteld. Toen hij stierf werd hij door de 
engelen gedragen in de schoot van Abraham. 25 Zijn verblijf in 
het hiernamaals was het paradijs. De rijke man sloeg zijn ogen 
op in de hades. De hades is het voorportaal van de hel, de poel 
van vuur, de plaats waar de ongelovigen heengaan na de 
opwekking van hun lichamen en na het oordeel voor de grote 
witte troon (Openb. 20:11-15). Van ongelovigen wordt gezegd 
dat zij na hun sterven in de hades terechtkomen (Matth. 11:23; 
Luk. 10:15; vgl. Openb. 20:13). Dit lezen we nooit van 
gelovigen. Lazarus werd niet in de hades gedragen, maar in de 



120  Liefde voor Gods Woord 

schoot van Abraham, het paradijs. 26 Tussen de hades en het 
paradijs is een grote kloof (Luk. 16:26). Als iemand komt te 
sterven gaat hij naar zijn ‘eigen’ plaats (Hand. 1:25). Een 
‘overstap’ van de ene naar de andere plaats is dan niet meer 
mogelijk. Dit moeten we even goed op ons laten inwerken. De 
hades is een verschrikkelijke plaats. De rijke man verkeerde in 
pijnen (vs. 23) en leed smart (vs. 24). Hij snakte naar een 
druppel water: ‘Vader Abraham, erbarm u over mij en zend 
Lazarus om de top van zijn vinger in water te dopen en mijn 
tong te verkoelen, want ik lijd smart in deze vlam’ (vs. 24). In de 
hades is de tijd van erbarmen en bekering voorbij. Op aarde 
kunnen we ons bekeren en God vragen of Hij zich over ons wil 
erbarmen. Maar dan zullen ook wij ons over onze naaste 
moeten erbarmen. Die kans had de rijke man gehad, maar 
laten liggen. Nu was het te laat! Toen hij zich bewust was 
geworden dat alle kansen voor hem verkeken waren, vroeg hij 
Abraham om Lazarus naar zijn vijf broers te sturen opdat hij 
ernstig tot hen kon getuigen, zodat ook zij niet in deze plaats 
van pijn zouden komen. Abraham echter zei: ‘Zij hebben Mozes 
en de profeten; laten zij naar hen luisteren.’ De rijke man 
meende dat het evangelie van een dode meer indruk zou 
maken dan van een levende. Abraham echter zei tot hem: Als 
zij naar Mozes en de profeten niet luisteren, zullen zij, ook al 
stond iemand uit de doden op, zich niet laten overtuigen (vs. 
27-31). Dit woord is maar al te waar. De Heer Jezus is uit de 
doden opgestaan, maar laten de mensen zich overtuigen? Nee, 
zij luisteren niet naar de Bijbel, en ook niet naar het getuigenis 
van de Heer Jezus. 

De rijke man is niet in de hades terecht gekomen omdat hij rijk was. 
Net als de rijke dwaas in Lukas 12 had hij voor zichzelf schatten 
verzameld en was hij niet rijk in God (Luk. 12:21). Hij was geen 
tsaddik. Hij leefde voor zichzelf en trok zich van Mozes en de profeten 
(de Torah) niets aan. En Lazarus is niet in het paradijs terecht 
gekomen omdat hij arm was. Zijn naam betekent: God is mijn hulp. Hij 
had zijn hoop en vertrouwen op God gesteld; dáárom werd hij in de 
schoot van Abraham gedragen. Hij behoort tot de gelukkigen die in de 
Heer zijn gestorven (Openb. 14:13). 

 



Liefde voor Gods Woord  121 

De Heer Jezus heeft voor ons de poorten des doods 
onthuld om ons ernstig te waarschuwen. De vijf broers van de 
rijke man moesten naar Mozes en de profeten (het Oude 
Testament) luisteren. Wij hebben de Bijbel (het Oude- en 
Nieuwe Testament). Het openen van de Bijbel verspreidt licht, 
het geeft de onverstandigen inzicht. Wees niet langer 
onverstandig maar lees de Bijbel, en geloof in de Heer Jezus. 
Wie niet in Hem geloofd zal in zijn zonden sterven (Joh. 
8:24).Opnieuw hebben we het gevaar van rijkdom gezien (1 
Tim. 6:6-10). Geldzucht is een wortel van alle kwaad. Bedenk: 
‘We kunnen op aarde beter om een stuk brood bedelen dan om 
een druppel water in de hades.’ 

‘Ik doe mijn mond wijd open en hijg, want ik verlang naar 
uw geboden’ (vs. 131) 

Als we een voorstelling willen maken van het beeld dat de 
dichter hier gebruikt, moeten we denken aan een nest jonge 
vogeltjes. Zodra de moeder / vadervogel met voedsel komt 
aanvliegen, sperren de jongen hun snaveltjes wijd open en hoor 
je ze tjilpen. Ze hijgen [verlangen] naar voedsel. Zo intens 
verlangde de dichter naar Gods geboden. Hebben ook wij zo’n 
verlangen naar Gods Woord? Waar gaat ons ‘hijgen’ 
[verlangen] naar uit? 

‘Wendt U tot mij en wees mij genadig, zoals recht is voor 
wie uw naam liefhebben. Bevestig mijn schreden naar uw 
toezegging, laat generlei onrecht over mij heersen. Verlos 
mij van de verdrukking der mensen, dan zal ik uw bevelen 
onderhouden’ (vs. 132-134) 

Telkens opnieuw komt de dichter terug op het thema 
verdrukking. Hij bijt zich vast in Gods toezegging om zijn 
schreden te bevestigen. Verdrukking kan ertoe leiden dat mijn 
schreden, mijn voetstappen, afdwalen en onrecht grip op mij 
krijgt. Hij bidt om hulp en genade. Zij die Gods naam liefhebben 
mogen daar ook een beroep op doen. Het is ‘recht’ voor hen - 



122  Liefde voor Gods Woord 

het komt hen toe. Zozeer hij naar Gods geboden verlangde (vs. 
131), zozeer verlangt hij ook naar verlossing: ‘verlos mij van de 
verdrukking der mensen.’ Uit de woorden ‘dan zal ik uw bevelen 
onderhouden’ zouden we kunnen opmaken dat de dichter hier 
een voorwaarde aan God stelt: Als u mij verlost (…), dan zal ik 
uw bevelen onderhouden. De Statenvertaling vertaalt dit vers 
als volgt: ‘Verlos mij van ’s mensen overlast, en ik zal Uw 
bevelen onderhouden.’ Het verschil is niet erg groot, maar toch 
heeft ‘dan’ een andere klank dan ‘en’. Het woordje ‘dan’ werkt 
de indruk dat hij een voorwaarde stelt; terwijl ‘en’ het gevolg tot 
uitdrukking brengt. Als u mij verlost is het gevolg (en niet de 
voorwaarde) dat ik uw bevelen zal onderhouden. In de New 
King James Version komt tot nog sterker tot uitdrukking: 
‘Redeem me from the oppression of man, That I may keep Your 
precepts.’ Verlos mij (…), opdat ik uw bevelen mag of kan 
onderhouden. 

Hoe moeilijk de omstandigheden in mijn leven ook 
kunnen zijn, ik mag God nooit onder druk zetten door 
voorwaarden te stellen. God laat zich niet manipuleren of 
intimideren. Ik mag een beroep doen op Gods toezeggingen en 
beloften, maar altijd zónder voorwaarden te stellen! 

Chrysostomus (349 – 407 n. Chr.) schreef: ‘Laten we 
Hem niet vertellen hoe Hij ons moet helpen. Als wij onze zaak 
in handen van een advocaat geven, die ons vertegenwoordigt 
voor de wereldlijke rechtbank, vertellen we hem alleen onze 
situatie. Maar we laten de manier waarop hij ons gaat 
verdedigen, aan hem over. Hoe veel te meer zouden we dit 
moeten doen ten opzichte van God. Vertel Hem uw verlangen, 
maar waag het niet Hem instructies te geven hoe Hij u zou 
moeten helpen. Hij weet het beste wat nuttig voor u is.’  

 



Liefde voor Gods Woord  123 

‘Doe uw aanschijn lichten over uw knecht, en leer mij uw 
inzettingen. Mijn ogen vloeien als waterbeken, omdat men 
uw wet niet onderhoudt’ (vs. 135-136) 

In de laatste verzen van deze perikoop blinkt de dichter 
uit in poëzie. Doe uw aanschijn of aangezicht (Statenvertaling) 
lichten, wil zoveel zeggen als: ‘laat uw genade/zegen mijn deel 
zijn ’ (vgl. Psalm 4:7; 31:17; 44:4; 67:2; 80:4, 8, 20). Hij vraagt 
twee dingen: 

1. Dat God zijn aanschijn over hem doet lichten 
(genade/zegen). 

2. Dat God hem zijn inzettingen leert. 

Beide zaken zijn nodig om ons [geestelijk] leven overeind 
te houden. Zonder Gods genade en zegen zouden we de hoop 
snel [kunnen] opgeven. Gods ‘inzettingen’, zoals we die in de 
Bijbel vinden, bewaren ons voor afdwaling. 

De dichter vindt het iets verschrikkelijks dat mensen de 
Torah niet onderhouden. Hij moet ervan huilen. Als waterbeken 
rollen de tranen over zijn wangen. In deze perikoop komt de 
liefde van de dichter voor Gods Woord opnieuw sterk tot 
uitdrukking. Laten we alles nog eens op een rijtje zette: 

1. Gods getuigenissen zijn (voor hem) wonderbaar (vs. 
129). 

2. Het Woord verspreid licht, het geeft de 
onverstandigen inzicht (vs. 130). 

3. Zijn verlangen naar Gods geboden is intens groot (vs. 
131). 

4. Hij wil Gods bevelen onderhouden (vs. 134). 

5. Hij wil Gods inzettingen leren (vs. 135). 

6. Het verdriet hem dat mensen de Torah niet 
onderhouden (vs. 136). 



124  Liefde voor Gods Woord 

Als we dit rijtje nagaan maakt deze man ons toch wel erg 
beschaamd. Niet alleen door zijn intense liefde en verlangen 
naar het Woord van God, maar vooral door zijn tranen. Dat de 
mensen zó met de Torah omsprongen brak zijn hart. De smaad 
die God daarmee werd aangedaan, voelde hij als zijn eigen 
smaad (vgl. Psalm 69:10; Rom. 15:3). Zijn relatie met God was 
van dien aard, dat dit hem diep in zijn ziel raakte. 

Een mens heeft een belangrijke geestelijke overwinning behaald, 
wanneer hij, bij het zien van het gedrag van vervolgers, lasteraars en 
kwaadsprekers, meer bedroefd is omdat ze daarmee de wet van God 
overtreden, dan omdat hemzelf onrecht wordt aangedaan. 27  

Hebben wij wel eens gehuild omdat de mensen in onze 
omgeving zich niets van de Bijbel aantrekken? Mijn houding tot 
het Woord van God zegt iets over mijn relatie met God. 

 

 



Liefde voor Gods Woord  125 

צ TSADE 

(vs. 137-144) 

IJver voor het Woord 

‘Gij zijt rechtvaardig, HERE; uw verordeningen zijn 
waarachtig. In gerechtigheid hebt Gij uw getuigenissen 
geboden en in grote trouw. Mijn ijver verteert mij, omdat 
mijn tegenstanders uw woorden vergeten’(vs. 137-139) 

God is rechtvaardig, en zijn verordeningen - die in de 
Bijbel staan opgetekend - zijn waarachtig. Gods handelen met 
de wereld en de mens is te allen tijde rechtvaardig, eerlijk, 
waarachtig. Als wij de Bijbel eerlijk en onbevooroordeeld [gaan] 
lezen, moeten we tot dezelfde conclusie komen als de dichter: 
God is rechtvaardig en trouw; en dat geldt dus ook voor zijn 
Woord. Als we in moeilijkheden verkeren, en ons onrecht wordt 
aangedaan, hebben we de neiging om God in dit ‘onrecht’ te 
betrekken. ‘Als God rechtvaardig is waarom grijpt Hij dan niet 
in? Dit is toch niet eerlijk en rechtvaardig?’ Voordat we er erg in 
hebben houden we God (mede)verantwoordelijk voor het 
onrecht dat ons wordt aangedaan. De dichter wil hier niets van 
weten. Integendeel, hij neemt het voor God en zijn Woord op. 
Hij wordt verteerd van ijver omdat zijn tegenstanders zo 
lichtzinnig met Gods Woord omspringen. In vers 136 hebben 
we al gezien hoeveel verdriet hij hierover had. Het doet ons pijn 
als we zien hoe de mensen met de Bijbel omspringen. We 
moeten ons – door hen - echter niet in een hoekje laten 
drukken. In de Bijbel staan de woorden van God opgetekend. 
Daar mogen we best voor ‘ijveren’. Onder het mom van 
verdraagzaamheid en tolerantie worden Gods ‘verordeningen’ 
en ‘geboden’ uitgehold en ontkracht. We moeten elkaar 
respecteren en de ‘ruimte’ geven - als we het over de 



126  Liefde voor Gods Woord 

fundamentele dingen maar eens zijn; de rest is bijzaak! In onze 
postmoderne tijd moeten bepaalde Bijbelteksten opnieuw 
geïnterpreteerd worden. Ethische zaken als huwelijk, 
samenwonen, homofilie, euthanasie, abortus, enz. moeten in 
een ‘nieuw’ licht geplaatst worden. Er wordt net zolang aan 
teksten gesleuteld dat de Bijbel ‘passend’ gemaakt is aan onze 
‘eigen’ opvattingen. Dit ‘verdraaien’ van de Bijbel is niet nieuw. 
Vooral Paulus moet het ontgelden! (vgl. 2 Petr. 3:15-16). De rol 
van de vrouw in de gemeente wordt ter discussie gesteld [voor 
veel gemeenten/kerken allang een gepasseerd station]. Voor 
homoseksuelen, die er een duurzame relatie op nahouden 
[homohuwelijk], is men in gemeenten, die tot voor kort als 
bijbelgetrouw doorgingen, een plek aan het reserveren. 28  

Ditzelfde geldt in uitzonderingsgevallen ook voor mensen 
die ongehuwd als man en vrouw samenwonen. 29 Wie zijn stem 
hiertegen durft te verheffen, wordt biblicisme verweten. De 
waarheidsstrijd mag niet meer gevoerd worden. In het gros van 
de gemeenten/kerken stelt men de ‘ijveraars’ voor Gods Woord 
niet op prijs. In het postmoderne denken bestaat absolute 
waarheid niet. We moeten de mening van elkaar respecteren. 
Niemand heeft de waarheid in pacht. We hebben het recht niet 
om onze mening als waarheid te verkondigen. Ter 
verduidelijking: het zijn ‘christenen’ die dit beweren; niet alleen 
mensen van de wereld! Als deze stelling waar zou zijn, wat blijft 
er dan nog van de waarheid over? Gods Woord is de waarheid 
(Joh. 17:17). Als er geen absolute waarheid is, zouden we ook 
nooit tot kennis van de waarheid kunnen komen (2 Tim.3:7). De 
these die hier wordt verkondigd is filosofische prietpraat. Dit 
hoort thuis in de mond van Pilatus (Joh. 18:38), maar heeft 
niets met de ‘waarheid’ te doen (Joh. 18:37). 

Lees Efeze 4:11-16 

De Heer Jezus heeft aan zijn Gemeente apostelen, 
profeten, evangelisten, herders en leraars gegeven, om de 
heiligen te volmaken (…). Om de heiligen te kunnen ‘volmaken’ 
hebben zij het Woord der waarheid - de Bijbel - nodig. Het is 

 



Liefde voor Gods Woord  127 

Gods bedoeling dat wij allen komen tot de eenheid van ‘het 
geloof’ en de kennis van de Zoon van God. Het geloof is hier de 
‘geloofsleer’ - de waarheid. Als wij tot de eenheid van het geloof 
gekomen zijn, mogen we ons rekenen tot de ‘volwassenen’. De 
waarheid zorgt ervoor dat wij met beide benen op de grond 
staan. Onmondigen (kleine kinderen) worden heen en weer 
bewogen en rondgedreven door elke wind van de leer. Mensen 
proberen ons met hun sluwheid en listen te bedriegen en op 
een dwaalspoor te brengen. Aan dit soort mensen moeten we 
geen aandacht schenken. Niet discussiëren, maar negeren; en 
de waarheid vasthouden in liefde. Dan zullen we ook niet 
(af)dwalen (Ef. 4:15). Wij - christenen - hebben niet alle 
‘wijsheid’ in pacht. Was dat maar waar! We hebben wel de 
‘waarheid’ in pacht; maar dat mag niet (meer) gezegd worden. 
Laat ik het dan anders formuleren: God heeft ons de waarheid 
in pacht gegeven. En dat mag ons best van ijver verteren!  

‘Uw woord is geheel gelouterd, uw knecht heeft het lief’ (vs. 
140) 

Het woord van God is geheel gelouterd - het is rein. De 
Statenvertaling zegt ‘zeer’ gelouterd. Dus ‘zeer rein’ - 
smetteloos. Bij louteren denken we weer aan zilver of goud dat 
gereinigd moet worden (zie de overdenking bij vers 107). Wij 
mensen moeten door God in het vuur van de beproeving 
‘gelouterd’ worden om bepaalde zonden of slechte gewoonten 
uit ons leven weg te nemen (vgl. Ps. 66:10; Dan. 12:10; Zach. 
13:9; Mal. 3:3; 1 Petr. 1:6-7). In dit opzicht hoeft de Bijbel niet 
gelouterd te worden. Het Woord van God is rein en smetteloos.  

De woorden des HEREN zijn zuivere woorden, gedegen zilver, in een 
smeltoven in de aarde zevenvoudig gelouterd (Spreuken 12:7). 

Het getal zeven spreekt in de Bijbel van Goddelijke en 
geestelijke volmaaktheid. Als hier gesproken wordt over een 
‘zevenvoudige’ loutering, betekent dit: een ‘volkomen’ loutering. 



128  Liefde voor Gods Woord 

De Bijbel is volmaakt - volkomen zuiver en betrouwbaar. Elk 
louteringsproces dat wij mensen erop loslaten toont dit aan. 

In de 18e eeuw kwam in Engeland een stroming op, die 
een aanval deed op de Bijbel en het christendom. Twee juristen 
van aanzien: Lord Lyttleton en Gilbert West, kwamen overeen 
om de strijd tegen het christelijke geloof op zich te nemen. Zij 
waren tot de conclusie gekomen dat de geloofwaardigheid van 
de Bijbel en het christendom op twee belangrijke pijlers rustte: 
De opstanding van Jezus Christus, en de bekering van Paulus. 
West nam de taak op zich, om de opstanding van Jezus naar 
het rijk der fabelen te verwijzen; Lyttleton wilde de plotselinge 
bekering van Saulus van Tarsus weerleggen. Als het hen lukte 
om deze beide zaken als ongeloofwaardig voor te stellen, zou 
het - volgens hen - met het christendom gedaan zijn. Na enige 
tijd staken ze de koppen bij elkaar om een en ander te 
evalueren. Ze moesten toegeven dat de Bijbel bij nader inzien 
toch niet zo ongeloofwaardig was als ze gedacht hadden. 
Beiden brachten hun onderzoek tot een einde en publiceerden 
hun bevindingen. West was tot de overtuiging gekomen dat de 
Bijbelse getuigenissen van de opstanding van Jezus Christus 
historisch absoluut geloofwaardig zijn. Lyttloton had geen enkel 
aanknopingspunt gevonden om de bekering van Paulus omver 
te werpen. Integendeel, beiden kwamen tot bekering en 
schaamden zich niet om zich in hun boeken uit te spreken voor 
de geloofwaardigheid van de Bijbel. 

Net als deze beiden auteurs is het ook vele andere 
juristen, historici en journalisten vergaan die zich de moeite 
hebben genomen om de Bijbel onbevooroordeeld te 
onderzoeken. 30 Zij die vaststellen dat Gods Woord geheel 
gelouterd is, zullen het ook (gaan) liefhebben. 

‘Ik ben klein en veracht, uw bevelen vergeet ik niet’ (vs. 
141) 

We kunnen op twee manieren tegen dit vers aankijken:  

 



Liefde voor Gods Woord  129 

1. Zijn tegenstanders keken op hem neer als een kleine 
en verachte man. 

2. Hij voelde zichzelf klein en veracht. 

Persoonlijk denk ik dat het een combinatie van beiden is: 
de dichter voelde zich klein en veracht in zijn ogen, en ook in de 
ogen van zijn tegenstanders (vgl. Ex. 13:33).  

Dat zijn tegenstanders op hem neerkeken, en hem 
verachtten, is duidelijk. Maar de dichter is er tevens van 
doordrongen dat God zo groot en majestueus is, dat hij zich in 
het licht van deze grote God maar een klein en veracht mens 
voelt (vgl. vs. 120). Hoe anderen ook over hem mochten 
denken: Gods bevelen zou hij niet vergeten.  

Met mensen die klein van zichzelf denken kan God grote 
dingen doen. 

William Carey (1761-1834) raakte in vuur en vlam voor het 
zendingswerk. Als medevoorganger in een kleine Baptistengemeente 
bezocht hij een kerkelijke conferentie en vroeg of de opdracht om het 
Evangelie aan alle volken te verkondigen nog steeds geldig was. Hij 
mocht niet verder vragen. Men noemde hem een ‘miserabele 
enthousiasteling’. Later vertrok hij naar India, waar hij bewees dat hij 
een talenwonder was. Hij vertaalde het Nieuwe Testament in het 
Bengaals. Uiteindelijk zou hij het Nieuwe Testament in vierendertig 
talen aan het Indiase volk geven. Hij had zijn schoenmakersvak 
opgegeven en werd professor in de oosterse talen aan de universiteit 
van Calcutta. Hij schreef grammatica’s en woordenboeken in veel 
Indiase dialecten. Hij was ook plantkundige en introduceerde in India 
veel nieuwe land- en tuinbouwmethoden. Hij bouwde scholen en leidde 
inlandse evangelisten op. Door zijn invloed hield de afschuwelijke 
gewoonte op, om tijdens religieuze festivals kinderen voor de 
krokodillen in de rivier de Ganges te werpen. Ook stopte het 
verbranden van weduwen samen met hun overleden echtgenoten. Hij 
bekommerde zich ook om de lepralijders. Toen hij stervende was, 
prees iemand in de sterfkamer hem. Carey’s laatste woorden waren: 
‘U hebt het over dr. Carey. Als ik heengegaan ben, spreek dan niet 
over Carey maar over Carey’s Verlosser.’ Hij koos als opschrift voor 
zijn graf: ‘Een miserabele worm, die een beroep doet op Uw 
ontferming.’ 



130  Liefde voor Gods Woord 

‘Uw gerechtigheid is gerechtigheid voor eeuwig, en uw wet 
is waarheid. Treffen mij nood en verdrukking, dan zijn uw 
geboden mijn verlustiging. Uw getuigenissen zijn 
gerechtigheid voor eeuwig; geef mij verstand, opdat ik 
leve’ (vs. 142-144) 

Tegenover alle ongerechtigheid en leugen van de 
mensen staat Gods gerechtigheid en waarheid als een rots in 
de branding. Als nood en verdrukking mij treffen is het Woord 
van God mij tot grote steun. Ik verlustig mij in de Bijbel; daaruit 
put ik mijn kracht. Deze verzen staan haaks op het 
zogenaamde welvaartsevangelie dat in onze dagen gepredikt 
wordt. Als een christen zich verlustigt in Gods geboden zal hij 
voorspoed en zegen op zijn weg vinden. Dit evangelie van de 
vrienden van Job heeft als veel [geestelijke] schade berokkend 
onder gelovigen. We mogen God op onze blote knieën danken 
voor al het goede dat we uit zijn hand mogen aannemen, maar 
dit neemt niet weg dat nood en verdrukking ook óns kan treffen. 
De Heer Jezus zegt immers Zelf: ‘In de wereld hebt u 
verdrukking, maar hebt goede moed, Ik heb de wereld 
overwonnen’ (Joh. 16:33).Het welvaartsevangelie [prosperity 
teaching] heeft niets met de gezonde leer te maken. Het hoort 
bij ‘The American dream’, en is een bedenksel uit het Amerika 
van de twintigste eeuw. De grondlegger van prosperity teaching 
is de Amerikaan Kenneth Hagin (inmiddels overleden). Een van 
zijn uitspraken: ‘Het evangelie is inclusief genezing - het is erbij 
ingesloten. Je hoeft het alleen maar [in geloof] op te eisen.’ Dit 
evangelie gaat er bij mij niet in. ‘Dat klopt’, zullen de snuggere 
verkondigers zeggen. ‘Dit evangelie wordt alleen maar geloofd 
door de simple-minded (de armen/eenvoudigen van geest).’ 
Inderdaad, je moet wel héél simpel zijn om je zo met een kluitje 
in het riet te laten wegsturen! 

Lees Galaten 1:6-9 en 2 Timotheüs 4:3-8 

De verkondigers van het welvaartsevangelie brengen 
christenen in verwarring. Deze mensen verdraaien het 
evangelie van Christus. Hoewel het hier niet om onze 

 



Liefde voor Gods Woord  131 

behoudenis gaat, moeten we dit evangelie toch verwerpen. Dit 
is niet het evangelie dat ons door Christus en de apostelen is 
verkondigd. Het welvaartsevangelie is gericht op het ‘aardse’ – 
op het hier en nu. Geloof en gehoorzaamheid worden ‘beloond’ 
met welvaart, gezondheid en voorspoed. Dit evangelie gaat er 
bij velen in als zoete koek. God als een soort sinterklaas en 
wonderdokter die mij op mijn - gelovige - wenken bedient. Met 
dit evangelie laat men zich massaal het gehoor strelen. Het is 
echter niet de gezonde leer. Dit evangelie heeft niets met de 
waarheid te maken, en moeten we dan ook verwijzen naar het 
rijk der fabelen (2 Tim. 4:4). Zij die bij dit evangelie ‘wel varen’ 
zijn de verkondigers van deze leer, die men hun ‘bestsellers’ 
grof geld verdienen. De gezonde leer zegt dat we te maken 
(kunnen) krijgen met verdrukking en lijden. Paulus roept ons op 
om nuchter te zijn in alles (2 Tim. 4:5; vgl. 1 Petr. 1:13). De 
dichter drukt zich iets anders uit: ‘geef mij verstand.’ Laten we 
ons gezonde verstand gebruiken en nuchter blijven. In de 
wereld heb ik te maken met onrecht, nood, benauwdheid en 
verdrukking (2 Kor. 1:6-11; 4:7-18; 6:1-10; 11:23-33; 12:710). In 
nood en verdrukking is Gods Woord mijn verlustiging. De Bijbel 
laat mij zien dat God mij niet aan mijn lot overlaat.  

‘Wanneer gij door het water trekt, ben Ik met u; gaat gij door rivieren, 
zij zullen u niet wegspoelen; als gij door het vuur gaat, zult gij niet 
verteren en zal de vlam u niet verbranden’ (Jesaja 43:2). 

God zegt niet dat Hij ons voor water, rivieren en vuur zal 
sparen. Hij zegt wèl dat Hij in nood en verdrukking met- en bij 
ons is: ‘Zelfs al ga ik door een dal van diepe duisternis, ik vrees 
geen kwaad, want Gij zijt bij mij; uw stok en uw staf die 
vertroosten mij’ (Ps. 23:4).  

De ijver voor Gods Woord had de dichter verteerd. Hoe 
staat het met onze ijver voor de Bijbel? Als de Bijbel door de 
wereld wordt aangevallen willen we nog wel (eens) op de bres 
springen, maar als het evangelie door christenen wordt 
verdraaid zwijgen wij. Zolang de ‘fundamenten’ van het geloof 
maar niet worden aangetast is iedereen vrij om zijn eigen 



132  Liefde voor Gods Woord 

evangelie te verkondigen. De ijveraars voor de waarheid 
worden – net als de dichter - gekleineerd en veracht. Hun 
intolerante houding wordt niet op prijs gesteld.  

Lees Openbaring 3:7-22 

Wij leven in de laatste dagen. De Heer Jezus kan zijn 
Gemeente elk moment tot zich nemen. De zeven gemeenten in 
Openbaring 2 en 3 geven ons een profetisch overzicht van de 
geschiedenis van de christenheid. De zeven gemeenten 
kunnen verdeeld worden in de eerste drie, die historisch 
opgehouden hebben te bestaan, en de laatste vier die nog 
zullen bestaan tot de komst van de Heer. In de eerste drie 
gemeenten wordt de vermaning om te horen wat de Geest tot 
de gemeenten zegt nog aan de gehele gemeente gericht. In de 
laatste vier volgt de beloning pas na de belofte aan de 
overwinnaars. De Schrift leert nergens dat er vlak voor de 
komst van de Heer voor de zijnen een massale opwekking komt 
onder de gelovigen. Integendeel, van de vier gemeenten die 
blijven tot de komst van de Heer, is er maar één (Filadelfia) die 
de goedkeuring van de Heer heeft. De Heer zal de getrouwen - 
de overwinnaars - tot zich nemen [de opname van de 
Gemeente]; in welke gemeente ze zich ook mogen bevinden. 
Wat achterblijft, zal uitmonden in het grote Babylon (Openb. 17-
18). 

Filadelfia wordt door vier dingen gekenmerkt (vs. 8): 
1. Liefde 
2. Kleine kracht. 
3. Bijbelgetrouwheid.  
4. Het vasthouden aan de Naam van de Heer Jezus.  

Laodicéa wordt ook door vier dingen gekenmerkt (vs. 15-
17): 

1. Zelfingenomenheid 
2. Lauwheid. 
3. Rijkdom. 
4. Hoogmoed. 

 



Liefde voor Gods Woord  133 

Als er wordt gesproken over ‘rijkdom’ of ‘zegeningen’ in 
een gemeente, wordt daarmee altijd ‘geestelijke’ rijkdom of 
zegeningen bedoeld (vgl.1 Kor.1:4-7; Ef. 1:3). Het 
welvaartsevangelie doelt echter niet op ‘geestelijke’ rijkdom, 
maar op ‘aardse’ rijkdom; op materiële rijkdom en zegeningen. 
Geld, aardse goederen, succes in het zakenleven etc. In 
gemeenten die het welvaartsevangelie verkondigen, is een 
vermenging van die twee te zien. Er is gezaaid met tweeërlei 
zaad (vgl. Deut. 22:9-12). Naast de geestelijke rijkdom beroemt 
men zich ook op materiële rijkdom. In Laodicéa heeft het 
welvaartsevangelie zijn werk gedaan: ‘Ik ben rijk en verrijkt en 
heb aan niets gebrek’. Wil je naast je geestelijke rijkdom ook 
nog eens een rijk en succesvol leven op aarde hebben, handel 
dan volgens de Laodicéa-formule! Ook ‘power-evangelism’ 
staat hoog in het letterlijke en figuurlijke vaandel van Laodicéa. 
De kracht van de Heilige Geest die zich uit in tekenen, 
wonderen, visioenen, profetieën, spreken in tongen etc. 
Laodicéa beroemt zich op het ‘volle’ evangelie. De verkondigers 
van dit evangelie beweren dat doormiddel van ‘power 
evangelism’ een massale bekering zal plaats vinden van 
ongelovigen. 

Het is niet nodig om hier verder op in te gaan. De Schrift 
spreekt voor zichzelf. De Heer Jezus, Paulus, Petrus, Judas en 
Johannes spreken niet over een ‘opleving’, maar over een 
‘neergang’ van het christendom. De hedendaagse profeten 
willen ons echter doen geloven dat er een geweldige opwekking 
komt. Inderdaad, het ‘welvaartsevangelie’ en ‘power 
evangelism’ trekt veel mensen aan. Overigens meer christenen 
als ongelovigen. Het wordt pas écht gevaarlijk als deze 
christenen zich gaan beroémen op hun ‘rijkdom’ en ‘doop met 
de Heilige Geest’. Doelgericht wordt er gewerkt aan grote 
(groei)gemeenten. Buitenkerkelijken moeten vooral een 
bemoedigende boodschap te horen krijgen, begeleid door koor 
en muziek. Mensen uit de showbis worden uitgenodigd om te 
‘getuigen’ hoe het geloof hem of haar inspireert. Door middel 
van toneelstukjes en mimespelen wordt de oude boodschap in 



134  Liefde voor Gods Woord 

een nieuw jasje gestoken. Over zonde en schuld wordt niet of 
nauwelijks meer gepredikt. Robert Schuler (wiens ‘Hour of 
Power’ 20 miljoen kijkers per week bereikt) heeft zichzelf 
uitgeroepen tot de stichter van de gemeentegroei-beweging. Hij 
beweert dat we niet moeten proberen de mensen bewust te 
maken van hun verloren en zondige toestand. Dit is volgens 
hem een onchristelijke strategie die tegengesteld en 
vernietigend werkt voor de evangelisatie. De klant is koning. 
Het water mag niet koud of heet zijn - dat schrikt alleen maar af. 
Lauw is de ‘aangename’ temperatuur. En zié: deze doelgerichte 
aanpak werkt! Gemeenten groeien buiten hun deuren. Hoe 
groter de gemeente, hoe geestelijker! Kwantiteit staat voor 
kwaliteit.  

‘Dit zegt de Heilige, de Waarachtige, die de sleutel van David heeft, die 
opent en niemand zal sluiten, en die sluit en niemand opent: (…). 
Omdat u het woord van mijn volharding hebt bewaard, zal Ik ook u 
bewaren voor het uur van de verzoeking dat over het hele aardrijk zal 
komen, om te verzoeken hen die op de aarde wonen. Ik kom spoedig, 
houd wat u hebt, opdat niemand uw kroon neemt’ (Openb. 3:10-11). 

Laodicéa wordt gekenmerkt door zelfvoldaanheid en 
geestelijke hoogmoed. Dit is dan ook hèt grote gevaar dat als 
een belager aan de deur van Filadelfia ligt. Filadelfia wordt 
opgeroepen om te houden wat het heeft: ‘Zijn woord’ en ‘Zijn 
Naam’. Doet Filadelfia dit niet zal het afglijden naar Laodicéa. 
Watchman Nee zegt hierover: ‘De Heer laat ons zien dat een 
hoogmoedig Filadelfia Laodicéa is, en dat Laodicéa een 
gevallen Filadelfia is. Beiden lijken in hun positie als gemeente 
veel op elkaar. Het verschil is dat Filadelfia liefde kent, terwijl 
Laodicéa hoogmoedig is. Er is geen verschil in uiterlijke 
verschijningsvorm; het enige verschil is dat Laodicéa een 
hoogmoedig Filadelfia is.’ 

In een tijd van verval komt het aan op persoonlijke trouw. 
De dichter zegt: ‘Zie, hoe ‘ik’ uw bevelen liefheb’ (vs. 159). Ik 
ben verantwoordelijk om aan de hand van het Woord van God 
te onderzoeken of ik mij in Filadelfia of Laodicéa bevind. Hoe 

 



Liefde voor Gods Woord  135 

springt men in mijn [plaatselijke] gemeente om met de Bijbel? 
Hoe staat het met de Naam van de Heer – heeft Hij het gezag 
en de leiding in de gemeente? Welk evangelie wordt 
verkondigd? Hoe gaat men met elkaar om? Filadelfia betekent 
broederliefde. Kan van mijn gemeente getuigd worden dat ze 
liefde heeft voor àlle broeders – ook de ‘vreemdelingen’ die op 
zondag binnenstappen (vgl. 3 Joh. 5-8)? Proef ik een sfeer van 
hoogmoed of van liefde? Laten we maar niet [te vlug] met de 
vinger naar elkaar wijzen. De zeven gemeenten worden niet 
opgeroepen om tegen elkaar te gaan ijveren, maar te horen wat 
de Geest tot de gemeenten te zeggen heeft. Elke gemeente 
moest daar voor zichzèlf de leringen en conclusies uit trekken.  

Lees 1 Korinthe 3:10-17 

Samen mogen we aan Gods gebouw [de gemeente] 
bouwen. Het fundament waar dit gebouw op rust is Jezus 
Christus. Het is ónze verantwoording hoe we op dit fundament 
bouwen. In vers 13 worden allerlei bouwmaterialen opgesomd: 
goud, zilver, kostbare stenen, hout, hooi en stro. De eerste drie 
zijn waardevol en kostbaar - ze stellen gelovigen voor. De 
laatste drie stellen ongelovigen voor. Dit bouwmateriaal is 
waardeloos en kan het vuur van Gods beproeving niet 
doorstaan. Het evangelie dat wij prediken bepaalt met welk 
materiaal wij bouwen. Het ‘welvaartsevangelie’ trekt 
hoofdzakelijk hout, hooi en stro aan - mensen die het geloof 
zien als een bron van rijkdom, succes en welvaart. Dit soort 
mensen ontpoppen zich [vaak] als vijanden van het kruis. Van 
het evangelie van zonde, schuld, bekering en heiligheid wil men 
niets weten. Hun god is de buik en hun heerlijkheid is in hun 
schande; zij bedenken de aardse dingen (Filip. 3:18-19).  

 

‘Als u het kruis weglaat, doodt u het christelijke geloof. 
Verzoening door het bloed van Jezus is niet maar een stukje van 
de waarheid van het christelijke geloof, het is de kern ervan.’  

C. H. Spurgeon 



136  Liefde voor Gods Woord 

Een woord – van Paulus - voor de bouwers: 

‘Laat ieder uitkijken hoe hij op het fundament – Jezus 
Christus – bouwt. Als iemands werk dat hij daarop gebouwd 
heeft, zal blijven, zal hij loon ontvangen; als iemands werk zal 
verbranden, zal hij schade lijden; maar zelf zal hij behouden 
worden, maar zó als door vuur heen’ (1 Kor. 3:14-15).  

De beste stuurlui staan aan wal. We kunnen anderen 
precies vertellen hoé er gebouwd moet worden. Welke 
bouwmaterialen ze moeten gebruiken, etc. Maar bouwen 
wijzelf? Steken wijzelf de handen uit de mouwen of leveren we 
alleen maar kritiek vanuit onze weldoortimmerde huizen 
(Haggai 1:4)? 

Wij hebben geen recht over de fouten van anderen te klagen die 
zij maken in werk dat wij eigenlijk zelf hadden moeten doen.  

De Stem 

 

 



Liefde voor Gods Woord  137 

ק KOPH 

(vs. 145-152) 

Ervaring door het Woord  

‘Ik roep van ganser harte; antwoord mij, HERE; uw 
inzettingen zal ik bewaren. Ik roep U aan; verlos mij, dan 
zal ik uw getuigenissen onderhouden’ (vs. 145-146) 

In zijn benauwdheid roept de dichter tot de HERE. De 
vraag waarom God lijden toelaat in ons leven is heel moeilijk te 
beantwoorden. Lijden kan mij dichter tot God brengen, maar 
kan mij ook van God verwijderen. Velen hebben God losgelaten 
en vaarwel gezegd omdat ze geen ‘antwoord’ op (hun) lijden 
hebben gekregen. God zegt: ‘roep Mij aan ten dage der 
benauwdheid, Ik zal u redden en gij zult Mij eren’ (Ps. 50:15). 
Dit is één van de vele beloften die de God ons in zijn Woord 
heeft gegeven. Theoretisch geen enkel probleem. Als ik in 
benauwdheid zit moet ik God aanroepen en Hij zal mij redden 
en ik zal Hem eren. De praktijk is echter een stuk moeilijker. Ik 
zit in benauwdheid en doe wat God van mij vraagt: ik roep Hem 
aan, en verwacht dat Hij mij uit de brand helpt. Maar dan komt 
het moeilijke gedeelte: er komt geen antwoord - geen redding! 
Hier begint de worsteling. De dichter bevindt zich midden in dit 
proces. Met zijn ganse hart roept Hij de HERE aan. Hij 
schreeuwt om een antwoord – om verlossing. Hij zegt tegen de 
HERE: ik zal doen wat U van mij vraagt. Ik zal U eren - uw 
inzettingen zal ik bewaren en uw getuigenissen onderhouden. 
De dichter heeft gezegd dat de HERE rechtvaardig is (vs. 137). 
Met eerbied gesproken: God kan de (hulp)roep van zijn knecht 
niet onbeantwoord laten. De dichter spreekt niet voor niets 
zoveel over Gods gerechtheid in deze Psalm. Andere woorden 
voor gerechtigheid zijn: eerlijk, fair. Dat betekent dat je iemand 



138  Liefde voor Gods Woord 

geeft waar hij of zij recht op heeft. De dichter zegt van zichzelf 
dat hij recht en gerechtigheid gedaan heeft (vs. 121). Iemand 
die een ander geeft waar hij recht op heeft (vgl. Matth. 6:12) 
mag van God ook verwachten dat hem recht wordt aangedaan. 

Lees Lukas 18:1-8 

De weduwe in Lukas 18 is onrecht aangedaan. Ze stapt 
naar de rechter en vraagt om haar recht te verschaffen 
tegenover haar tegenpartij. Een tijdlang wilde de rechter - die 
God niet vreesde - geen gehoor geven aan haar oproep. Maar 
uiteindelijk gaat hij toch door de knieën en verschaft hij haar 
recht. De Heer Jezus zegt: Hoort wat de onrechtvaardige 
rechter zegt. Zal God dan zijn uitverkorenen geenszins recht 
verschaffen, die dag en nacht tot Hem roepen, en laat Hij hen 
lang wachten? Ik zeg u, dat Hij hun spoedig recht zal 
verschaffen. Als evenwel de Zoon des mensen komt, zal Hij 
dan het geloof vinden op de aarde? 

De Heer Jezus maakt met deze gelijkenis duidelijk dat wij 
moeten volharden in het gebed, en het niet moedeloos moeten 
opgeven (vers 1). Ophouden met bidden is het in twijfel trekken 
van het karakter van God. De ‘onrechtvaardige’ rechter die God 
niet vreesde gaf uiteindelijk toe aan de volhardende smeekbede 
van de weduwe. Als wij moedeloos worden en ophouden met 
bidden zeggen wij eigenlijk dat God minder gevoel heeft en nog 
onrechtvaardiger is dan de onrechtvaardige rechter. God is 
echter niet onverschillig en onrechtvaardig. God zal ons recht 
verschaffen. Wanneer? Spoedig! Als de Zoon des mensen 
komt zal er aan de uitverkorenen recht worden verschaft. Laten 
we niet twijfelen aan het rechtvaardige karakter van God. 
Geloof en twijfel kunnen niet samen gaan (Jak. 1:6-8). Als de 
Zoon des mensen komt, zal Hij dan het geloof [in Gods 
gerechtigheid] vinden op de aarde? 

Lees Lukas 7:18-23 

 



Liefde voor Gods Woord  139 

Achter de vraag: Bent U Degene die zou komen? - 
schuilde een verwachting. Johannes verwachtte recht en 
gerechtigheid. Hij wilde dat Jezus de ‘ijzeren knots’ ging 
gebruiken (Ps. 2:9). De Heer Jezus maakte onmiskenbaar 
duidelijk dat Hij de Messias was - ‘Degene’ die zou komen. 
Maar dit was eigenlijk niet het antwoord waarop Johannes zat 
te wachten. De Heer begreep heel goed wat Johannes wilde. 
Hij ging Johannes niet uitleggen waarom het nog niet de tijd 
van de ‘ijzeren knots’ was. Hij zei ook niet dat er op het kruis 
eerst aan Góds gerechtigheid voldaan moest worden. Hij repte 
geen woord over de gemeente etc. Het enige wat Hij Johannes 
liet berichten was: ‘Gelukkig is hij die over Mij niet ten val komt!’  

Ik moet oppassen God niet kwijt te raken. Ik worstel met 
het lijden en onrecht [in deze wereld]. Het antwoord dat ik van 
Hem krijg is vaak niet waar ik op zit te wachten. Maar als ik mijn 
blik op Golgotha richt valt veel op zijn plaats. Hoeveel heeft 
Christus niet geleden - is er een groter onrecht dan Hem is 
aangedaan? God is echter rechtvaardig. Hij heeft Christus uit 
de doden opgewekt en Hem aan zijn rechterhand doen zitten 
(Ef. 1:20). In Christus doet God iets met deze verwoeste wereld 
en mensenlevens. Tranen vertroebelen mijn blik. Ik begrijp het 
niet. Maar toch dank ik Hem.  

‘Vóór de morgenschemering roep ik om hulp, op uw woord 
hoop ik. Vóór de nachtwaken beginnen keren mijn ogen 
zich naar uw toezegging. Hoor mijn stem, naar uw 
goedertierenheid; HERE, maak mij levend naar uw recht’ 
(vs. 147-149). 

De dichter heeft een intens gebedsleven. Voor het krieken 
van de dag buigt hij zijn knieën. Hij heeft zijn hoop de HERE 
gevestigd en roept om hulp. En als de laatste zonnestralen 
verdwijnen aan de horizon, en de nachtwaken beginnen, laat hij 
opnieuw zijn stem horen. Zijn ogen keren zich naar Gods 
toezeggingen. Hij klampt zich vast aan de beloften die God in 
zijn Woord heeft laten optekenen. Hij vraagt of de HERE hem 



140  Liefde voor Gods Woord 

levend wil maken en doet opnieuw een beroep op Gods 
goedertierenheid en recht.  

Spurgeon zegt: ‘In tijden van benauwdheid zijn er twee 
mogelijkheden om hulp te verkrijgen. De ene bestaat eruit, dat 
men al zijn vrienden opzoekt en in hen teleurgesteld wordt en 
zich dan uiteindelijk tot God keert. De andere mogelijkheid 
bestaat hierin, zich eerst tot God te wenden, dat is de kortste 
weg! En God kan onze vrienden naderhand bewegen ons te 
helpen. Menselijke vrienden laten je in de steek. De sterkste 
arm wordt eens krachteloos, en het trouwste hart kan 
menigmaal wankelen. Maar onze God is eeuwig en almachtig.’ 

‘Het is beter bij de HERE te schuilen dan op mensen te vertrouwen’ 
(Ps. 118:8).  

Wat we van het gebedsleven van de dichter kunnen leren: 

1. Het is een goede gewoonte om de dag met gebed te 
beginnen en met gebed af te sluiten. 

2. De dichter sprak God aan met ‘HERE’ (JAHWEH). Zo 
had God zich aan het volk Israël geopenbaard - de 
Verbondsgod van Israël. En zo wilde Hij door hen 
aangeroepen worden van geslacht tot geslacht (Ex. 
3:15). Wij mogen God als onze Vader aanspreken 
(Joh. 16:23; 20:17; Matth. 6:9-15). 

3. De dichter ‘riep’ om hulp. Hij zei: ‘Hoor mijn stem’. 
God kent van verre onze gedachten, maar het is een 
goede gewoonte om hardop te bidden.  

4. Hij vroeg om hulp en leven. Wees niet vaag in je 
gebeden maar vertel God concreet wat je op je hart 
hebt. Wees duidelijk in wat je van God verwacht. 

5. Hij hoopte op Gods woord en zijn ogen keerden zich 
naar Gods toezegging. Bidt met een geopende Bijbel. 
Beroep je op Gods Woord en toezegging(en). 

 



Liefde voor Gods Woord  141 

6. Hij deed een beroep op Gods goedertierenheid en 
recht. Het aanhalen van Gods karaktereigenschappen 
- heiligheid, liefde, barmhartigheid, lankmoedigheid 
etc. - toont aan dat we kennis van God hebben. We 
hebben een relatie met God. Wij doen in ons gebed 
een beroep op zijn Wezen. Hij kan Zichzelf niet 
verloochenen (2 Tim.2:13). Het bewustzijn dat Hij 
trouw blijft aan zijn karaktereigenschappen geeft 
kracht aan onze gebeden.  

‘Wie schanddaden najagen, zijn nabij, verre houden zij zich 
van uw wet’ (vs. 150) 

  

In zijn gebed wijst hij de HERE op zijn tegenstanders. Zij 
jagen schanddaden na. Altijd op zoek naar gelegenheden om 
hun lusten te kunnen botvieren zonder zich iets aan te trekken 
van de Torah. Ze naderen hem en jagen kwade praktijken na 
(Statenvertaling). Hij voelt hun hete adem in zijn nek – ze zijn 
nabij. Darby spreekt over mensen die boze plannen najagen. 
De schanddaden hebben dan niet alleen het karakter van het 
najagen van zondige uitspattingen, maar van het smeden van 
boze plannen om de dichter van het leven te beroven.  

Lees Romeinen 14:19; 1 Korinthe 14:1; 1 Thessalonikers 5:15; 2 
Timotheüs 2:22; 1 Pertus 2:21. 

De dingen die ik in mijn leven najaag laten zien hoe het 
met mijn liefde voor God en Zijn Woord gesteld is.  

Nabij zijt Gij, o HERE, en al uw geboden zijn waarheid. Van 
oudsher weet ik uit uw getuigenissen, dat Gij ze voor 
eeuwig hebt vastgesteld’ (vs. 151-152) 

Zijn vijanden zijn nabij, maar óók de HERE: ‘De HERE is 
nabij de gebrokenen van hart en Hij verlost de verslagenen van 
geest’ (Ps.. 34:19). God laat zijn knecht niet vallen. Hij is ervan 



142  Liefde voor Gods Woord 

overtuigd dat God hem zal beschermen en redden. God was 
zijn schuilplaats en zijn schild (vs. 114).  

Lees Filippiërs 4:1-9 

Paulus wist dat zich in de gemeente te Filippi zaken 
afspeelden waar men zich bezorgd over maakte. Eén zorg in de 
gemeente was het conflict tussen twee zuster: Syntyché en 
Euódia. Vroeger hadden ze samen met Paulus en andere 
medearbeiders gestreden in het evangelie. Maar nu lagen ze 
met elkaar overhoop - ze streden tegen elkaar. De strijd had 
een geheel ander karakter gekregen. Epafroditus, de trouwe 
metgezel van Paulus, wordt gevraagd om te bemiddelen. 
Epafroditus betekent vriendelijkheid. Hij was zeer betrokken bij 
het wel en wee in zijn gemeente (Filip. 2:26) en genoot het 
vertrouwen van de gehele gemeente (Filip. 4:18). Als hij zijn 
naam eer aan deed – en dat mogen we aannemen - was hij de 
geschikte persoon om als bruggenbouwer tussen deze beide 
zusters te fungeren. Problemen en zorgen in de [plaatselijke] 
gemeente kunnen ons van onze blijdschap en vrede beroven. 
Paulus drukt ons op het hart om het niet zover te laten komen: 
Verblijd u altijd in de Heer! Nog eens zal ik zeggen: Verblijdt u! 
Laat uw inschikkelijkheid aan alle mensen bekend zijn. 
Inschikkelijkheid kan veel problemen voorkomen of oplossen. 
Helaas staan christenen niet bekend om hun inschikkelijkheid. 
Integendeel, zo meegaand of toegevend zijn wij christenen niet! 
Voordat Paulus gaat uitleggen hoe wij met bezorgdheid moeten 
omgaan [thuis of in de gemeente] zegt hij: De Heer is nabij. Wat 
een geruststelling. De Heer laat ons niet aan ons lot over. Als 
de storm opsteekt in ons [gemeente]leven kunnen we volledig 
in paniek raken (Matth. 8:23-27). We denken dat we vergaan en 
schreeuwen het uit van angst. Vaak zijn nog niet eens grote 
stormen nodig om ons kleingeloof aan het licht te brengen. 
Menen we nu werkelijk dat de Heer ons laat vergaan als we 
met Hem in het schip zijn gestapt? Eén woord van Hem is 
voldoende om de grootste storm tot bedaren te brengen. Waar 
is ons geloof? De Heer is nabij! Weest in niets bezorgd, maar 

 



Liefde voor Gods Woord  143 

laat in alles, door gebed en smeking met dankzegging, uw 
verlangens bekend worden bij God. En de vrede van God, die 
alle verstand te boven gaat, zal uw harten en uw gedachten 
bewaren in Christus Jezus. Ik mag met mijn zorgen en 
verlangens naar God gaan. De Heer is nabij [om te helpen]. Als 
we onze zorgen in Gods sterke hand leggen zullen we merken 
dat de angst en paniek(aanval) als sneeuw voor de zon 
verdwijnt. Is daarmee gezegd dat al onze zorgen en problemen 
meteen zijn opgelost? Nee, daaraan verandert misschien niets. 
We geloven dat één woord van God een einde kan maken aan 
al onze zorgen - God kan wonderen verrichten. Maar het is net 
zo goed een wonder dat God ons temidden van onze zorgen 
zijn vrede geeft. God zal onze harten en gedachten bewaren in 
Christus – er komt een rust en vrede over ons die ons verstand 
te boven gaat. In de stormen van het leven leren we God en 
onszelf beter kennen.  

‘Beproevingen leren ons wat we zijn’ (C.H. Spurgeon). 

Als ik niet op de juiste wijze met mijn zorgen omspring is 
het ook heel moeilijk om mijn gedachten op de juiste zaken te 
richten. Als ik voortdurend gefocust ben op mijn zorgen en 
problemen – het negatieve - is er weinig ruimte voor het 
positieve. Daarom moeten mijn hart en gedachten éérst in 
Christus tot rust gebracht worden. Zorgen en problemen zijn 
onruststokers in ons huis. Wijs ze de deur en laat de vrede van 
God binnen. Pas dán kunnen we ons richten op het goede en 
positieve. De dichter zegt: ’al uw geboden zijn waarheid.’ Dáár 
moeten we ons mee bezighouden. Al wat waar, al wat 
eerzaam, al wat rechtvaardig, al wat rein, al wat beminnelijk, al 
wat welluidend is, als er enige deugd en als er enige lof is, 
bedenkt dat. 

Paulus stelt zichzelf ten voorbeeld: ‘Wat u geleerd, 
ontvangen, gehoord en gezien hebt in mij, doet dat; en de God 
van de vrede zal met u zijn’ (Filip. 4:9). De dichter zegt: ‘Van 
oudsher weet ik uit uw getuigenissen, dat Gij ze voor eeuwig 
hebt vastgesteld.’ Van ‘oudsher’ is hier niet alleen de 



144  Liefde voor Gods Woord 

levenservaring van de dichter, maar ook de ervaring van 
vroegere geslachten. Paulus en de dichter - twee mannen die 
uit ervaring spreken. Beiden hebben het nodige meegemaakt in 
hun leven. Temidden van de stormen in hun leven is hun 
onwankelbaar geloof in God en zijn Woord overeind gebleven. 
Zij hebben de goede strijd gestreden en de loop geëindigd (2 
Tim.4:7). 

De ‘wedloop’ - Lees de overdenking bij vers 109 – 110. 

Het stokje dat zij ontvangen hadden, hebben zij op hun 
beurt doorgegeven. We hebben de finish nog niet bereikt - de 
wedloop is nog in volle gang. Aan ons de opdracht om het 
stokje aan de volgende lopers door te geven (vgl. 2 Tim. 2:2). 

 

 



Liefde voor Gods Woord  145 

ר RESCH 

(vs. 153-160) 

Liefde voor Gods Woord 

‘Zie mijn ellende en red mij, want uw wet vergeet ik niet. 
Voer mijn rechtsgeding en verlos mij, maak mij levend naar 
uw belofte’ (vs. 153-154) 

De dichter blijft volhardend bidden om redding en 
verlossing. Hij beroept zich hierbij op zijn wetgetrouwheid. Hij 
zit in het beklaagdenbankje. Zijn tegenstanders wrijven hem 
leugens aan (vs. 69) en hebben valse beschuldigingen tegen 
hem ingebracht. Hij voelt zich doodongelukkig – dit is geen 
leven meer. Hij vraagt de HERE om zijn advocaat te zijn - of Hij 
zijn rechtsgeding wil voeren.  

Lees Romeinen 8:31-39 

Als God voor ons is, wie zou tegen ons zijn? Deze 
retorische vraag maakt een einde aan al de beschuldigingen 
van onze tegenstanders. God is voor ons. Het bewijs is op 
Golgotha geleverd: God heeft zijn eigen Zoon niet gespaard, 
maar Hem voor ons allen overgegeven. Met Hem zal Hij ons 
ook alle dingen schenken. Wie zal beschuldigingen inbrengen 
tegen uitverkorenen van God? God is het die rechtvaardigt; wie 
is het die veroordeelt?  

Er kunnen zich in ons leven perioden afspelen dat we ons 
gaan afvragen of God werkelijk voor ons is. Onrecht, lijden, pijn 
en verdriet is het zaad dat twijfel doet opkomen in onze harten. 
Twijfel niet aan de liefde en zorg van God. Richt de blik op 
Golgotha. Daar heeft God bewezen dat Hij voor ons is. Hebben 
we nog meer bewijs nodig? Ook Paulus gebruikt het beeld van 



146  Liefde voor Gods Woord 

een rechtszaak. De uitverkorenen van God staan in de 
beklaagdenbank en worden aangeklaagd. Er is echter niets 
meer aan te klagen. Er zijn geen beschuldigingen meer in te 
brengen. De Rechter heeft ons – in Christus - gerechtvaardigd 
(Rom. 8:30). Hij is [voor onze zonden] gestorven, ja nog meer, 
die opgewekt is, die ook aan God rechterhand is, die ook voor 
ons bidt - Hij treedt voor ons tussenbeide. Hij neemt het voor 
ons op bij God. Wie zal ons scheiden van de liefde van 
Christus? Verdrukking, benauwdheid, vervolging, honger, 
naaktheid, gevaar of zwaard? – zoals geschreven staat: ‘Om U 
worden wij de hele dag gedood; wij zijn geacht als 
slachtschapen’. Het leven gaat niet altijd over rozen. In de 
wereld hebben we verdrukking – wij zijn slachtschapen. Maar 
schapen die zich geborgen weten in de hand van de Vader en 
de Zoon. De Heer Jezus zegt: ‘En ik geef hun eeuwig leven, en 
zij zullen geenszins verloren gaan in eeuwigheid en niemand 
zal ze rukken uit mijn hand. Mijn Vader die ze Mij heeft gegeven 
is groter dan allen, en niemand kan ze rukken uit de hand van 
mijn Vader. Ik en de Vader zijn één (Joh. 10:28-29). Niets of 
niemand kan ons scheiden van de liefde van Christus. Het 
leven van een gelovige betekent strijden (vgl. 2 Tim. 4:7; Ef. 
6:10-20). In deze strijd zijn wij echter meer dan overwinnaars. 
Omdat wij zo sterk zijn? Nee, door Hem die ons heeft liefgehad 
(Rom. 8:37). Wij mogen er van verzekerd zijn dat dood noch 
leven, noch engelen noch overheden, noch tegenwoordige 
noch toekomstige dingen, noch machten, noch hoogte noch 
diepte, noch enig ander schepsel ons zal kunnen scheiden van 
de liefde van God, die is in Christus Jezus onze Heer. Amen! 

‘Het heil is verre van de goddelozen, want zij zoeken uw 
inzettingen niet. Uw barmhartigheid is groot, o HERE, maak 
mij levend naar uw verordeningen’ (vs. 155-156) 

De hemel is voor goddelozen gesloten. Mensen die zich 
van God los gemaakt hebben, en zich van zijn Woord niets 
aantrekken, hebben in de hemel niets te zoeken. Zij hoeven 
niet op Gods barmhartigheid te rekenen. Heer, Heer, zeggen is 

 



Liefde voor Gods Woord  147 

niet voldoende om het koninkrijk der hemelen binnen te gaan. 
Waar het om gaat is of wij de wil doen van God – of wij Gods 
inzettingen zoeken. 

Lees Mattheüs 7:21-23 

De Godvrezende - die Gods inzettingen zoekt - mag ook 
een beroep doen op Gods heil en barmhartigheid. Hij mag zich 
op Gods verordeningen beroepen en vragen om hem levend te 
maken. Zoals reeds eerder opgemerkt: ‘levend’ betekent hier 
niet alleen de vraag om te mogen blijven leven. Zeker, de angst 
om gedood te worden voert hier de boventoon. Maar ‘levend’ 
behelst hier ook ‘levenskracht’ en ‘levensvreugde’.  

‘Ver is de HERE van de goddelozen, maar het gebed der 
rechtvaardigen hoort Hij’ (Spr. 15:29). 

‘Talrijk zijn mijn vervolgers en mijn tegenstanders, doch 
van uw getuigenissen wijk ik niet af. Zie ik afvalligen, dan 
voel ik afschuw, daar zij uw woord niet onderhouden’ (vs. 
157-158) 

Het was maar niet een handje vol mensen die hem het 
leven zuur maakten. Nee, zijn vervolgers en tegenstanders 
waren talrijk - ze waren in de meerderheid. Dit waren zijn eigen 
volksgenoten. Mensen die van God waren afgevallen - 
afvalligen. Een gevoel van diepe afschuw greep hem aan als hij 
hen zag.  

Afvalligen proberen mij te dwingen te aanvaarden wat zij 
als juist en goed beschouwen. Doe ik dit niet en houd ik – in 
hun ogen – koppig vast aan de Schrift, heb ik een probleem. 
‘Volksgenoten’ ontpoppen zich dan als vervolgers en 
tegenstanders. ‘Waarom moet je zo koppig vasthouden aan de 
Bijbel. Doe toch niet zo biblicistisch. Moet je dan alles letterlijk 
nemen? Trouwens, we leven in een heel andere tijd en cultuur. 
We hoeven het toch niet over alles eens te zijn. Kan je dan niet 
voor één keer een beetje afwijken? Om des lieven vredes wil 



148  Liefde voor Gods Woord 

kunnen we toch een compromis sluiten, bla bla bla’. Dit klinkt 
allemaal erg aannemelijk. Ik kan nu eenmaal niet altijd mijn zin 
krijgen. We leven ook in een andere tijd en cultuur. Ik moet niet 
koppig zijn en soms moet ik bakzeil halen. Een leven zonder 
compromissen is ondenkbaar. Om vrede te vinden moet ik 
soms offers brengen. Maar als men van mij vraagt mijn diepste 
overtuiging en innigste geloof op te offeren om maar vrede te 
vinden, dan moet ik de moed hebben om nee te zeggen. Er zijn 
gebieden in het leven waarop ik gewoonweg geen compromis 
mag sluiten. Mijn heiligste gevoelens kunnen niet op het altaar 
van de vrede geofferd worden, zonder dat ik me zelf daarmee 
verkoop en verlaag. De dichter kon rust vinden door een beetje 
te schipperen met zijn geloof. Al zijn problemen waren daarmee 
opgelost. Het is al zo vaak gezegd: ‘Ga maar mee met de 
meerderheid. Denk niet dat jij het alleen maar weet. Je moet 
niet koppig zijn. Laat het maar lopen.’ Dit soort taal wekte bij de 
dichter gevoelens van afschuw op. Hij kon het niet verkroppen 
dat men zo met het woord van God omsprong. Hij gaf dan ook 
geen millimeter bij: ‘doch van uw getuigenissen wijk ik niet af’.  

‘Zie, hoe ik uw bevelen liefheb; HERE, maak mij levend 
naar uw goedertierenheid. Heel uw woord is de waarheid, al 
uw rechtvaardige verordeningen zijn voor eeuwig’ (vs. 159-
160) 

Opnieuw zien we het contrast tussen de dichter en zijn 
tegenstanders. De dichter week niet af van Gods getuigenissen 
- hij had de Torah lief en gehoorzaamde Gods bevelen. Zijn 
tegenstanders waren van Gods getuigenissen afgeweken - zij 
onderhielden Gods woord niet.  

Als ik de Bijbel net zo liefheb als de dichter mag ik ook 
een beroep doen op Gods goedertierenheid. Mijn liefde voor 
Gods Woord maakt duidelijk of ik God werkelijk liefheb (vgl. 
Joh. 14:21). Hoe kunnen we daar praktisch invulling aan geven 
in ons leven? 

 



Liefde voor Gods Woord  149 

1. Gods Woord - in ons dagelijkse leven - niet vergeten 
(vs. 153b). Dat wil zeggen: Ik richt mij naar het Woord 
van God. Bij alles wat ik zeg of doe vraag ik mij af hoe 
het Woord van God hierover denkt – ik zoek Gods 
inzettingen (vs. 155b).  

2. Wijk niet van Gods Woord af (vs. 157b). Ga niet 
schipperen met de Bijbel. Sluit omwille van de lieve 
vrede geen compromissen. Laat je door de 
meerderheid niet op sleeptouw nemen. 

3. Gehoorzaam Gods Woord (vs. 158b). Alleen als ikzelf 
de Bijbel gehoorzaam heb ik het recht om 
afschuwgevoelens te krijgen over hen die zich van 
God en zijn Woord hebben afgekeerd. 

4. Wees er vast van overtuigd dat héél de Bijbel de 
waarheid is, en dat Gods Woord niet tijdgeboden is - 
zijn verordeningen zijn voor eeuwig (vs. 160). 

‘Voorwaar, Ik zeg u: totdat de hemel en de aarde voorbijgaan, zal niet 
één jota of één titel van de wet voorbijgaan totdat alles is gebeurd’ 
(Matth. 5:18). 

 



150  Liefde voor Gods Woord 

ש
SCHIN 

(vs. 161-168) 

Vrede door Gods Woord 

‘Vorsten vervolgen mij zonder oorzaak, maar mijn hart 
vreest voor uw woorden. Ik verblijd mij over uw woord als 
iemand die rijke buit vindt’ (vs. 161-162) 

In vers 23 hebben we gezien dat deze vorsten de hoofden 
bij elkaar hadden gestoken. Ze beraadslaagden met elkaar hoe 
ze de dichter voor eens en voor altijd het zwijgen zouden 
kunnen opleggen. Vanuit het oogpunt van de dichter 
vervolgden ze hem zonder oorzaak. Hij gehoorzaamde Gods 
Woord en had recht en gerechtigheid gedaan (vs. 121). Maar 
vanuit het oogpunt van de vorsten was er wel degelijk een 
oorzaak: de godsvrucht van de dichter. Hij was voor hen een 
doorn in het vlees. De man die zich niet schaamde om voor 
koningen van Gods getuigenissen te spreken (vs. 46); die zich 
door spot, smaad, leugens en intimidatie niet klein liet krijgen. 
Die niet onder stoelen of banken stak dat hij een afschuw 
voelde voor afvalligen die de Torah niet onderhielden (vs. 158). 
Die tot geen enkel compromis bereid was. Deze man, die hun 
geweten voortdurend aanklaagde, moest uit de weg geruimd 
worden. Dit soort ‘onruststokers’ zijn niet geliefd bij [afvallige] 
vorsten (vgl. Lukas 3:19-20). Vorsten laten zich niet graag op 
de vingers tikken. Wat meende deze kleine en verachte man 
zich wel niet om hun de les te lezen.  

 Lees Lukas 23:12 en de overdenking bij vers 23 

Als er iemand zonder oorzaak vervolgd is, is het de Heer 
Jezus. Tot zeven keer toe moest men erkennen dat Hij volledig 
onschuldig was. Hij was rechtvaardig en had niets onbehoorlijks 

 



Liefde voor Gods Woord  151 

gedaan (Luk. 23:5, 14, 15, 22, 41, 48).Toch werd Hij als een 
misdadiger tot de verschrikkelijk kruisdood veroordeeld. Op de 
dag dat Jezus moest sterven werden Herodes en Pilatus, die 
tevoren in vijandschap leefden jegens elkaar, vrienden met 
elkaar. Pilatus de Romeinse heerser die de 
verantwoordelijkheid had om de wet te handhaven en mensen 
recht te verschaffen, veroordeelde een onschuldige Man, liet 
een schuldige man vrij en werd een vriend van een slechte 
man. En dan toch je handen in onschuld wassen! 31

‘Een goddeloze en bedrieglijke mond hebben zij tegen mij 
opengedaan; zij spreken tegen mij met een leugentong, met woorden 
van haat omringen zij mij en zij bestrijden mij zonder oorzaak; tot loon 
voor mijn liefde weerstaan zij mij, maar ik ben een en al gebed; zij 
laden kwaad op mij in plaats van goed, en haat tot loon voor mijn 
liefde’ (Ps. 109:2-5). 

Benauwdheid en verdrukking konden de dichter niet van 
Gods Woord afhouden. Hij vreesde Gods woorden - hij had 
eerbied en respect voor de Torah. Daarover kon hij zich 
verblijden als iemand die rijke buit vindt. En deze ‘buit’ liet hij 
zich door niemand afpakken! 

 Lees Romeinen 13:1-7; 1 Timotheüs 2:1-2; Handelingen 5:29. 

Als christenen worden wij opgeroepen om de overheid - 
de gezaghebbers - te gehoorzamen. We betalen keurig onze 
belasting en houden ons aan de wetten en regels die door de 
overheid zijn ingesteld. Elke overheid bestaat bij de gratie 
Gods; want er is geen overhied dan door God, en die er zijn, 
zijn door God ingesteld. We moeten ons dan ook niet tegen de 
overheid verzetten (Rom. 13:2), maar voor de overheid bidden 
(2 Tim. 2:1-2). Staan we er wel eens bij stil hoe dankbaar we in 
het Westen mogen zijn voor overheden die ons de mogelijkheid 
geven om een rustig en stil leven te leiden? Er zijn veel landen 
waar dit ondenkbaar is. Er zijn tal van [islamitische] landen 
waar Christenen vervolgd en verdrukt worden. Bijbels en/of 
christelijke lectuur zijn verboden. Kerken worden in brand 



152  Liefde voor Gods Woord 

gestoken, etc. Bidden we ook voor déze overheden, of 
beperken we ons alleen maar tot onze eigen overheid? En laten 
we vooral onze medebroeders en zusters niet vergeten die zich 
in dit soort landen bevinden (Hebr. 13:3). Dus geen burgerlijke 
ongehoorzaamheid, maar burgerlijke onderdanigheid. Maar 
moeten we dan alles pikken? Nee, als er van ons dingen 
worden gevraagd die ingaan tegen het Woord van God moeten 
we God meer gehoorzamen dan mensen (Hand. 5:29). In het 
‘vrije’ Westen kunnen ook wij voor keuzes geplaatst worden dat 
we een duidelijk ‘nee’ moeten laten horen. Zo weigerde een 
ambtenaar van de burgerlijke stand wegens haar 
geloofsovertuiging homoparen te trouwen. Christelijke artsen en 
verplegend personeel kunnen weigeren om mee te werken aan 
abortus, euthanasie etc. Al dit soort ‘weigeringen’ komen voort 
uit gehoorzaamheid aan God. De ‘vreze Gods’ zegt: ‘Men moet 
God meer gehoorzamen dan mensen.’ 

‘Ik haat en verafschuw leugen, maar uw wet heb ik lief’ (vs. 
163)  

Leugen staat haaks op waarheid. Als ik Gods Woord 
liefheb zal ook ik leugen haten en verafschuwen. Bij de nieuwe 
geboorte van een gelovige hoort ook een nieuw gedrag. 

 Lees Efeze 4:17-32 

Vroeger - voor onze bekering - hadden we misschien de 
gewoonte om te liegen. Dit soort slechte gewoontes moeten we 
echter afleggen. Liegen hoort bij de ‘oude’ mens. Als ik opnieuw 
geboren ben, ben ik een ‘nieuwe’ schepping. Ik heb de ‘oude’ 
mens afgelegd en de ‘nieuwe’ mens aangedaan. De oude mens 
met zijn bedrieglijke begeerten heb ik aan de kapstok 
gehangen. De ‘nieuwe’ mens is overeenkomstig God 
geschapen en wordt gekenmerkt door gerechtigheid en 
heiligheid. Leugen, toorn, stelen, vuile taal, bitterheid, etc. 
horen eigenlijk aan de kapstok te hangen. Deze dingen mogen 
mijn [nieuwe] leven niet meer kenmerken. Daarmee bedroef ik 

 



Liefde voor Gods Woord  153 

de Heilige Geest. Hoe meer we God liefhebben hoe meer we 
een afschuw krijgen van leugen.  

 

Wij kunnen oprechtheid niet liefhebben zonder tegelijk iedere 
vorm van onoprechtheid te verafschuwen. 

Wij kunnen reinheid niet liefhebben zonder alle onreinheid te 
verafschuwen.  

Wij kunnen de waarheid niet liefhebben zonder leugen en bedrog 
te verafschuwen. 

Dr. A. Tozer 

‘Zevenmaal daags loof ik U om uw rechtvaardige 
verordeningen. Zij, die uw wet liefhebben, hebben grote 
vrede, er is voor hen geen struikelblok’ (vs. 164-165) 

Het getal zeven spreekt in de Bijbel van Goddelijke en 
geestelijke volmaaktheid (zie vers 140). De dichter loofde de 
HERE zevenmaal daags voor zijn rechtvaardige verordeningen. 
Door de HERE zevenmaal daags te loven gaf hij op een 
volkomen manier uitdrukking aan zijn eerbied en respect voor 
de Torah. Zij die de Bijbel liefhebben en gehoorzamen, hebben 
grote vrede, er is voor hen geen struikelblok.  

 lees Johannes 14:27; 16:31-33 

Het uur van Jezus was gekomen (Joh. 13:1). De Heer 
wist dat Hij zou gaan sterven. Dit was de laatste keer dat Hij 
met zijn discipelen samen was voordat Hij gekruisigd zou 
worden. De gesprekken in de bovenzaal waren dan ook 
bijzonder emotioneel. Harten werden ontroerd. Zowel de harten 
van de discipelen (Joh. 14:1, 27) alsook het hart van Jezus 
(Joh. 13:21). In deze afscheidsrede van Jezus belooft Hij hen 
niet alleen achter te laten. Hij zal zijn Vader vragen om de 



154  Liefde voor Gods Woord 

Heilige Geest te zenden (Joh. 14:26). Na de belofte van de 
Heilige Geest laat Hij hen iets zeer kostbaars na. Geen goud of 
zilver! Nee, dit soort zaken vinden we niet in het testament van 
de Heer Jezus. Iets veel kostbaarder: zijn vrede! De vrede die 
de Heer Jezus – als Mens - genoot hier op aarde. De rust, de 
kalmte, temidden van vijandschap, vervolging en verdrukking.  

 lees Johannes 11:1-16 

Jezus bleef onder alle omstandigheden rustig en kalm. De 
boodschap dat zijn vriend Lazarus ziek was, en de dood in de 
ogen keek, bracht Hem niet van zijn stuk; Hij bleef nog twee 
dagen in de plaats waar Hij was (vs. 1-6). 

De vijandige Joden in Judeá die op zijn leven loerden 
boezemde Hem geen angst in. Dit weerhield Hem er niet van 
om zijn vriend Lazarus uit de dood te gaan opwekken (vs. 7-
16). 

In dit Schriftgedeelte is sprake van veel onrust. Bepaalde 
gebeurtenissen of omstandigheden kunnen van het ene op het 
andere moment de rust en vrede in ons leven wegnemen. We 
zien dit heel duidelijk gedemonstreerd bij Maria en haar zuster 
Martha. Maar ook de discipelen werden onrustig. Temidden van 
al deze onrustige en paniekerige mensen schittert de Heer 
Jezus. Hij steekt met kop en schouders boven hen uit - Hij is de 
rust en vrede zelf. Geen enkele gebeurtenis of omstandigheid 
kon zijn vrede wegnemen of beïnvloeden.  

Als we over de vrede van Jezus nadenken speelt 
Johannes 11:41-42 een grote rol. Overpeins deze verzen. 
Misschien is dit wel het grote geheim achter ‘Zijn’ vrede? 

De dichter koppelt de vrede aan het liefhebben van de 
wet. In de beloftes die de Heer Jezus geeft aan zijn discipelen 
(Joh. 14:15-27) speelt de gehoorzaamheid aan zijn geboden en 
zijn woord een grote rol. De Heer Jezus gehoorzaamde de 
Vader op een volmaakte wijze (Joh. 14:31; Joh. 8:29). 
Gehoorzaamheid, geloof [geloofsvertrouwen] en vrede vormen 

 



Liefde voor Gods Woord  155 

samen een drievoudig snoer dat niet spoedig verbroken kan 
worden (Pred. 4:12). Er zijn dan ook maar twee oorzaken die 
onze vrede kunnen wegnemen: 

1. Ongehoorzaamheid aan Gods Woord. 

2. Ongeloof; geen - of weinig - vertrouwen in God. 

‘Op uw heil hoop ik, o HERE, en uw geboden doe ik. Mijn 
ziel onderhoudt uw getuigenissen, ik heb ze hartelijk lief. 
Uw bevelen en uw getuigenissen onderhoud ik, want al 
mijn wegen zijn vóór U’ (vs. 167-168) 

De dichter behoort tot degenen die de Torah 
gehoorzamen. Hij vertrouwt op de HERE en heeft grote vrede. 
De dichter is een man van geloof. Hij blijft hopen op het heil van 
de HERE. Hij is ervan overtuigd dat de HERE hem niet in de 
kou laat staan.  

Christelijke hoop betekent niet dat we maar eens moeten 
zien of iets komt. We vertrouwen op God. We leven in de 
verwachting dat Hij in al onze nood kan voorzien. Wachten 
betekent dat ik op God vertrouw. Ik gehoorzaam aan Gods 
Woord en weet dat mijn wegen vóór Hem zijn. Hij weet wat voor 
mij het beste is - Hij kent mijn wegen. Ik zie in geloof op Hem. 
Op het eeuwige heil hoef ik niet te hopen. Dit is zeker. Wat mijn 
leven op áárde betreft: In ziekte, moeilijkheden, zorgen, nood 
en verdrukking mag ik blijven hopen op Gods heil. 

lees Titus 2:11-15 - Gods heil. 

De bron van het heil  de genade van God (vs. 11a) 
De reikwijdte van het heil  alle mensen (vs. 11b) 
De Bewerker van het heil  Jezus Christus (vs. 13b) 
Het middel van het heil  de kruisdood (vs. 14a) 
Het doel van het heil  verlossing (vs. 14b) 
    een volk voor Zichzelf (vs. 14b) 
    en vrucht dragen – goede werken (vs. 14b) 



156  Liefde voor Gods Woord 

Als we deze perikoop kort samenvatten zien we tussen de 
donkere wolken (vs. 161), de hoop als de zon schitteren (vs. 
166). Ondanks de benarde omstandigheden is er blijdschap en 
grote vrede in het hart van de dichter (vs. 162, 165). Deze 
vrede mag ook ons deel zijn als we de Heer Jezus toebehoren. 

 Innerlijke vrede 

‘Wiens innerlijk op U is afgestemd, bewaart Gij in 
volkomen vrede (Jes. 26:3). Onder vóór- of tegenspoed, bij 
ziekte of in gezondheid, onder veel vrienden of zonder 
vrienden, in eenzaamheid of te midden van familieleden, waar u 
ook bent, u zult ervaren dat deze vrede dag in dag uit 
voortduurt. Zolang als u doet wat God wil en tracht te doen wat 
Hij u zegt, kan niets op aarde deze vrede bij u wegnemen. De 
vrede blijft ondanks ziekten, lijden of verdrukking voortduren. 
Zelfs de vijand kan deze vrede niet wegnemen. Het is een 
volkomen vrede (Jes. 23:3). Zij die de Here Jezus niet kennen, 
hebben ondanks al hun wereldse mogelijkheden, geen vrede. 
Ze zijn erg angstig en voelen zich ongelukkig. Deze vrede is 
alleen voor hen die de Here Jezus Christus uit eigen ervaring 
kennen. Het is een vrede die vergelijkbaar is met een rivier. 
Zoals ook in een rivier door allerlei zijarmen steeds meer water 
komt stromen, zo neemt ook deze vrede elke dag toe.’ [Bakht 
Singh] 

 

 



Liefde voor Gods Woord  157 

ת THAU 

(vs. 169-176) 

Hulp door het Woord 

‘Mijn geroep nadere voor uw aanschijn, o HERE; geef mij 
verstand naar uw woord. Mijn smeking kome voor uw 
aanschijn, red mij naar uw belofte’ (vs. 169-170) 

In de laatste strofe van zijn Psalm haalt de dichter nog 
één keer diep adem om zijn geroep en smeking voor het 
aanschijn van de HERE te brengen. Opnieuw bidt hij om 
verstand (vgl. vs. 34, 73, 125, 144).  

In de beproevingen van het leven hebben we verstand 
nodig. Verstand betekent hier: geestelijk inzicht. We moeten 
grote en kleine beslissingen nemen. Op zo’n momenten komt 
het erop aan om de juiste beslissingen te nemen. Vaak 
ontbreekt het ons aan verstand. We staan voor een kruispunt. 
Wat moeten we doen: rechtdoor, linksaf of rechtsaf? In elke 
moeilijke situatie, en voor elk probleem in ons leven, kunnen we 
bij God terecht. We mogen Hem om ‘verstand’ [wijsheid] vragen 
om de juiste beslissingen te nemen (vgl Jak. 1:5). In de context 
van deze Psalm heeft de dichter verstand nodig om temidden 
van zijn tegenstanders de juiste dingen te doen en te zeggen. 
Eén verkeerd woord, één verkeerde daad, zou smaad met zich 
kunnen meebrengen (vgl. vs. 39). Een ander gevaar waren de 
strikken van de goddelozen (vs. 61). Met list en bedrog 
probeerden zijn tegenstanders hem te strikken. De strikken van 
onze ‘volksgenoten’ zijn het gevaarlijkst. Als de tegenstander 
zich voordoet als een engel van het licht, is hij het gevaarlijkst 
(vgl. 2 Kor. 10:12-15) Allerlei [uit het verband gerukte] 
Bijbelteksten worden aangedragen om ons van de rechte weg 
af te brengen. Gelukkig hebben wij Gods Woord en Gods Geest 



158  Liefde voor Gods Woord 

ontvangen. Als de ‘verzoeker’ op ons afkomt, komt het erop aan 
of we de hele wapenrusting van God hebben aangedaan (Ef. 
6:10-20). In de ene hand het schild van het geloof en in de 
andere hand het zwaard van de Geest, dat is het woord van 
God. God wil ons door zijn Woord en Geest ‘verstand’ geven. 
We hoeven de tegenstander(s) niet te vrezen. Als wij in 
gemeenschap met God leven kunnen wij elke aanval afweren 
met het zwaard van de Geest: ‘Er staat geschreven:…’.  

 Lukas 4:10-13 

‘Mijn lippen zullen overvloeien van lof, want Gij zult mij uw 
inzettingen leren. Mijn tong zal uw woord bezingen, want al 
uw geboden zijn gerechtigheid’ (vs. 171-172) 

De dichter is ervan overtuigd dat God hem zal 
onderwijzen uit zijn Woord. God zal hem ‘verstand’ geven (vs. 
169) zodat zijn pad ‘verlicht’ is (vs. 105). Het bewustzijn dat 
God zijn honger naar Gods inzettingen en geboden zal stillen 
brengt hem in verrukking. Lof vervult zijn hart. Zijn lippen zullen 
Gods lof overvloedig uitstorten (Statenvertaling), en zijn tong 
zal Gods Woord bezingen. 

Een lofzang op de Bijbel. In elke liederenbundel zou 
minstens één lied moeten zijn opgenomen dat het Woord van 
God tot onderwerp heeft. De samenstelling van de liederen is 
vaak een afspiegeling van de gemeenschap die daaruit zingt. 
Als in een gemeente het Woord van God niet (meer) bezongen 
wordt geeft dit te denken. Een lofzang op de Bijbel is een 
lofzang op God. We kunnen die twee niet van elkaar scheiden. 
De dichter had dit goed begrepen. Om dit soort geestelijke 
zaken te kunnen zien hebben we ‘ontdekte’ ogen nodig (vs. 18). 
De bede om ‘verstand’ (vs. 169) hebben we óók nodig als het 
gaat om de samenstelling van een liederenbundel. 

 



Liefde voor Gods Woord  159 

Uw Woord, o Here God, is onze gids ten leven; het is op onze 
weg een lamp voor onze voet. Uit liefde wilde U dit groot 
geschenk ons geven, dat levend krachtig Woord, dat heilig is en 
goed. 

De dichter zegt: ‘al uw geboden zijn gerechtigheid.’ Zoals 
opgemerkt: God en zijn Woord kunnen we niet van elkaar 
scheiden. Zoals Christus de personificatie van Gods Woord is – 
het vlees geworden Woord – zo is de Bijbel, het geschreven 
Woord, de openbaring van God op papier. God is gerecht en 
rechtvaardig. Dit geldt dus ook voor zijn geboden – de Bijbel. 
Voor de tweede keer is in deze Psalm spraken van “al” Gods 
geboden. Aan het begin van de Psalm vinden we deze 
uitdrukking (vs. 6) en hier aan het einde van de Psalm (vs. 
172). Alsof Gods Geest wil benadrukken dat “alle” Schrift door 
God is ingegeven (2 Tim. 3:16). Al Gods geboden zijn 
gerechtigheid. Er is niet één jota of één titel in de Bijbel die wij 
kunnen schrappen omdat wij menen dat de ‘schrijver’ zich 
vergist heeft. Achter de ‘schrijver’ met een kleine letter staat de 
‘Schrijver’ met een Hoofdletter. God geeft ons niet het recht om 
aan zijn Woord te gaan sleutelen. De Bijbel eindigt met de 
woorden: ‘Ik, Jezus (…) betuig aan ieder die de woorden van 
de profetie van dit boek hoort: Als iemand aan deze dingen 
toevoegt, zal God hem de plagen toevoegen die in dit boek 
beschreven zijn; en als iemand van de woorden van het boek 
van deze profetie afneemt, zal God zijn deel afnemen van de 
boom van het leven en uit de heilige stad, van de dingen die in 
dit boek geschreven zijn.’ (Openb. 22:16-19). Dit is een ernstige 
waarschuwing uit de mond van de Heer Jezus Zelf. 

 ‘Want voorwaar, Ik zeg u: totdat de hemel en de aarde voorbijgaan, 
zal niet één jota of één titel van de wet voorbijgaan totdat alles is 
gebeurd. Wie dan één van deze geringste geboden ontbindt, en de 
mensen zo leert, zal de geringste worden genoemd in het koninkrijk 
der hemelen; maar wie ze doet en leert, die zal groot worden genoemd 
in het koninkrijk der hemelen.’ (Matth. 5:18-19). 



160  Liefde voor Gods Woord 

‘Uw hand zij mij ter hulpe, want uw bevelen heb ik 
verkozen. Naar uw heil verlang ik, o HERE, uw wet is mijn 
verlustiging’ (vs. 173-174) 

De dichter had een bewuste keuze gemaakt voor Gods 
bevelen. De Torah was zijn verlustiging – zijn lust en zijn leven.  

Als ik bewust voor de Bijbel kies, leg ik mijn leven in Gods 
handen. Indien ‘onheil’ mij treft mag ik erop vertrouwen dat God 
mij helpt. Als ik God toebehoor, mag ik ook een beroep doen op 
Gods hand. 32 God kan toestaan dat het water mij tot de lippen 
stijgt, maar Hij zal mij nooit laten verdrinken. 

Lees Mattheüs 14:22-33 

‘Mijn ziel leve, en love U, mogen uw verordeningen mij 
helpen. (vs. 175) 

We zijn bij de laatste verzen van deze Psalm 
aangekomen. De dichter blijft niet bij de pakken neerzitten, hij 
richt zijn oog op de HERE: ‘Laat mijn ziel leven, opdat zij U 
prijst’ (Darby).  

Tal van zaken kunnen er voor zorgen dat mijn ziel zich 
neerbuigt. Dat ik me meer dood dan levend voel. Ziekte, 
vrienden waarin ik teleurgesteld ben geworden, eenzaamheid, 
onrecht, etc. Voordat ik er erg in heb zit ik in de put en zie geen 
uitweg meer. Maar de dichter laat het zover niet komen. Hij heft 
zijn hoofd op en is er van overtuigd dat God hem zal helpen; 
een geknakt riet zal Hij niet verbreken en een walmende vlaspit 
zal Hij niet uitblussen (Matth. 12:20). Als mijn hoofd naar 
beneden is gericht, is het donker. Ik sta naar mijn voeten te 
kijken die niet meer verder kunnen. Tranen die over mijn 
wangen rollen. Niets dan narigheid. Eén grote klaagzang. Maar 
als ik mijn hoofd naar boven ophef, is er hoop. Door mijn tranen 
heen mag ik het vriendelijk aanschijn zien van de Vader (vgl. 
vs. 169-170). Als mijn blik naar boven is gericht kan ik ook weer 
aan lofprijzing denken. Als ik op God vertrouw kan ik zeker zijn 
van zijn hulp; Hij blijft bij me. In de nacht van mijn eigen kleine 

 



Liefde voor Gods Woord  161 

leven laat Hij het licht doorbreken. Mijn ziel komt weer tot leven, 
en er komt een bescheiden lofprijzing uit mijn mond. Niemand 
die het hoort, behalve Hij die in het verborgen kijkt. Hij kent en 
doorgrond de verborgen pijn die vaak achter ons masker schuil 
gaat. Onze tranen worden door Hem opgevangen in zijn kruik 
(Ps. 56:9). De dichter verwacht dat Gods verordeningen hem 
helpen. God heeft ons de Bijbel gegeven. Ik hoef geen stem uit 
de hemel te horen. Gods stem is te horen in zijn Woord. De 
Bijbel is zo rijk en veelomvattend dat het hulp en steun kan 
bieden voor al mijn zorgen en problemen. Als ik uit deze Bron 
drink en mijn heil bij God zoek, kan er een (lof)lied komen in de 
nacht.  

‘Ik heb gedwaald als een verloren schaap, zoek uw knecht, 
want uw geboden vergeet ik niet’ (vs. 176). 

De dichter gebruikt hier het beeld van een schaap dat van 
de schaapskudde is afgedwaald. Zo’n schaap is verloren. In de 
kudde is het veilig; bij dreigend gevaar zal de [goede] herder 
zijn schapen beschermen. Een schaap dat eenzaam ronddoolt, 
is ten dode opgeschreven. In de tijd van de dichter wemelde het 
van wilde dieren (vgl. 1 Sam. 17:34, 35). Zonder de veilige 
omgeving van de kudde en de herder, had een schaap geen 
enkele overlevingskans. Een schaap is totaal hulpeloos en 
afhankelijk van de herder. Als een schaap bijvoorbeeld op zijn 
rug valt, kan het zichzelf niet op eigen kracht op de benen 
helpen. Schapen kunnen zich ook niet oriënteren. Als ze 
eenmaal uit het zicht van de kudde zijn afgedwaald, vinden ze 
de weg uit zichzelf niet terug. Vandaar dat de dichter bidt: ‘zoek 
uw knecht’. Het ‘dwalen’ van de dichter heeft alles te maken de 
geboden van de HERE. Er was een tijd dat de dichter van deze 
geboden was afgewaald. God liet echter verdrukking toe in zijn 
leven om hem weer terug te brengen. Dat wil zeggen: dat hij de 
Torah weer ging onderhouden (vgl. vs. 67). Het beeld van het 
schaap heeft hier dus te maken van het afdwalen van de Torah. 
De dichter bidt: ‘zoek uw knecht, want uw geboden vergeet ik 
niet’. Hij doet een beroep zijn Herder. Hij is zich bewust van zijn 



162  Liefde voor Gods Woord 

hopeloze toestand; zijn vijanden loeren als wilde dieren op zijn 
leven. Hij belijdt dat hij heeft gedwaald. De tijd dat hij Gods 
geboden negeerde [vergeten was], was voorbij. Hij had zich 
stellig voorgenomen om Gods inzettingen te onderhouden en te 
gehoorzamen (vs. 8). Hij had één groot verlangen: weer onder 
de hoede van de Herder te komen. Alleen God kon hem in 
leven behouden en beschermen tegen zijn vijanden. 

‘Ik heb gedwaald als een verloren schaap’ – dit kan ons 
allemaal overkomen. Er zijn tal van oorzaken dat we van de 
kudde kunnen afdwalen. Dit hoeft niet altijd met zonde te 
maken te hebben. Conflicten in de gemeente hebben al veel 
schapen van de kudde doen afdwalen. Onderlinge conflicten 
zorgen ervoor dat jaarlijks duizenden schapen van de kudde 
afdwalen. Schapen die niet meer opgewassen zijn tegen de 
spanningen en stresssituaties in hun gemeente. Afgemat 
dwalen zij van de kudde af, als schapen die geen herder 
hebben (vgl. Matth. 9:36). Wat zich in sommige gemeenten 
afspeelt is om te huilen. Dirk van Genderen zegt in het 
Zoeklicht: ‘Enige tijd geleden vertelde een voormalige oudste uit 
een gemeente mij een verhaal dat mij schokte. Twee mede-
oudsten hadden een profetie tegen hem ontvangen. Ze 
moesten hem aan de kant zetten, wat vervolgens ook 
gebeurde. U zult begrijpen dat die bewuste broeder geestelijk 
gebroken was.’ 

Een ander echtpaar had zich tijdelijk teruggetrokken uit 
hun gemeente. Langdurige problemen en conflicten in de 
gemeente waren hiervan de oorzaak. Emotioneel uitgeput 
hadden zij het besluit genomen om een tijd van rust en 
bezinning in te lassen. De ‘herders’ uit hun gemeente hadden 
hiervoor weinig of geen begrip. Na drie maanden van thuis 
zitten hadden de ‘herders’ nog steeds niets van zich laten 
horen. Toen enkele verontruste broeders en zusters hen 
vroegen waarom ze zich niet de moeite namen om eens 
contact met hen op te nemen, gaven zij het volgende korte en 
kille antwoord: ‘zij weten de weg terug’. Je vraagt je af met wat 

 



Liefde voor Gods Woord  163 

voor soort herders we hier te maken hebben; hierin zal niemand 
de stem van de goede Herder herkennen! 

Lees en overdenk Ezechiël 34; Mattheüs 9:35-36; 18:12-14; Johannes 
10:1-18;27-30; Handelingen 20:28-32; 1 Petrus 5:1-4. 

Een woord voor de dwalende schapen: Laat je 
bemoedigen door Psalm 119. Neem een voorbeeld aan de 
dichter. Zijn er zonden in het spel? Belijdt ze voor God, en 
indien noodzakelijk, ook naar elkaar toe. Wees ervan overtuigd 
dat de Heer je nooit zal laten vallen. Hij weet hoe zijn schapen 
in elkaar zitten. Hij kent de oorzaak van ons dwalen. Hij peilt en 
doorgrond het stille verdriet dat vaak achter onze maskers 
schuit gaat. Misschien ben je teleurgesteld in de ‘herders’ die 
hun taak niet naar behoren hebben vervuld. Probeer niet 
verbittert te raken, maar klamp je vast aan de goede Herder.Tot 
een afgedwaald schaap zal Hij nooit zeggen: ‘het weet de weg 
terug’. Nee, Hij weet dat zijn afgedwaalde schapen zich niet 
kunnen oriënteren; uit zichzelf vinden zij de weg niet terug. 
Daarom zal Hij het verlorene achterna gaan totdat Hij het vindt. 
En als Hij het vindt, legt Hij het op zijn schouders. En wanneer 
Hij thuis komt, roept Hij zijn vrienden en buren bijeen en zegt tot 
hen: Weest blij met mij, want ik heb mijn schaap gevonden dat 
verloren was’ (Luk. 15:4-6).  

Psalm 119 heeft een zogenaamd open einde. We weten 
niet of God het [lange] gebed van de dichter heeft verhoord. Dit 
past helemaal in het beeld deze Psalm. Het leven is niet zo 
simpel en eenvoudig als sommigen ons willen doen gelovigen. 
Alsof we op al onze vragen en worstelingen van God een 
pasklaar antwoord krijgen. Wij kunnen God niet voor ons 
karretje spannen. Hij is zo groot en verheven dat Hij aan ons 
geen enkele verantwoording schuldig is. De dichter is zich 
hiervan goed bewust. Van de manier waarop hij God benadert 
kunnen wij allemaal veel leren. Het mooie aan een open einde 
is dat je zelf het einde kunt bedenken en vermoeden. Gezien de 
nederige houding van de dichter, zijn liefde voor de Torah en 
zijn rotsvaste geloof in God die ‘tov’ is en ‘tov’ doende (vs. 68), 



164  Liefde voor Gods Woord 

ben ik ervan overtuigd dat God zijn gebeden heeft verhoord. 
Maar is het dan zo belangrijk om te weten of God zijn gebeden 
wel of niet heeft verhoord? In onze tijd schijnbaar wel. We 
willen een God die zich laat zien en horen. Een God die 
geneest, die ons [geloof] beloont met voorspoed en welvaart, 
die hoorbaar tot ons spreekt, die zich openbaart in visioenen en 
openbaringen etc. Als we heel eerlijk zijn, willen we een god die 
we naar onze hand kunnen zetten. Een god waar we zelf vorm 
aan kunnen geven (vgl. Ex. 32:4). 

De insciptie op de muur van een kelder, waar Joden zich 
vorborgen hielden voor de nazi’s zegt meer dan duizend 
woorden: 

Ik geloof in de zon, ook als hij niet schijnt. 

Ik geloof in de liefde, ook als ik haar niet voel. 

Ik geloof in God, ook als Hij zwijgt. 

 



Liefde voor Gods Woord  165 

NOTEN 

                                                 
1 Wet – neergeschreven aanwijzingen van Gods wil. Getuigenissen – 

bestendige getuigenissen van Gods wil. Voorschriften - duidelijke 
vorderingen van God. Inzettingen - vastgelegde aanwijzingen en 
grondbeginselen. Geboden – uitdrukking van goddelijke autoriteit. 
Rechten – vastgelegde richtlijnen. Woord – openbaring van Gods 
gedachten.  

2 William Mac Donald, De Psalmen, p. 357, Medema, Vaassen. 
3 De Bijbel die door de Joden wordt gebruikt, wordt de Tenach 

genoemd. Tenach is een woord dat gevormd wordt door de eerste 
letters van een reeks woorden, namelijk: Torah (Wet), N’bi’im 
(Profeten) en Chetoebiem (Geschriften). Van de drie gedeelten van 
de Tenach is de Torah of Wet voor het Judaïsme het belangrijkste. 
De uitdrukking ‘Wet’ wijst in de Schrift bijna algemeen op de 
geopenbaarde wil van God met betrekking tot menselijk gedrag. Zij 
omvat al Gods geboden en voorschriften om het morele leven en 
de verantwoordelijkheden van de mens te regelen en te leiden. De 
Torah, soms Pentateuch genoemd, wordt gevormd door de eerste 
vijf boeken van het Oude Testament (de vijf boeken van Mozes). 
Soms wordt het hele Oude Testament met ‘Torah’ aangeduid. 
Rollen die de volledige Torah bevatten, worden gewoonlijk bewaard 
in een kast, die in de Joodse synagogen aanwezig is. De kast is 
bekend als ‘Aron ha Kodesj’ (de heilige Ark) en zijn inhoud (de 
Torah rollen) wordt tijdens de openbare erediensten uit de ark 
genomen om voor de vergadering te worden gelezen. (Centrum 
voor Bijbelstudie en onderzoek, Leiden, p. 292, 293). 

4 Psalm 119 is de vijfde van de zes Psalmen die met ‘welzalig’ 
beginnen (vgl. Ps.1; 32; 41; 112; 128). 

5 De spijswetten had de HERE aan het volk Israël gegeven. De HERE 
had laten optekenen wat de Israëlieten wel en niet mochten eten. In 
Leviticus 11 en Deuteronomium 14:3-21 staat een opsomming van 
‘reine’ dieren (die ze mochten eten) en ‘onreine’ dieren (die ze niét 



166  Liefde voor Gods Woord 

                                                                                                       
mochten eten). Israël was een ‘heilig’ volk, d.w.z. een volk dat door 
God uit de volken was afgezonderd om Hem te dienen. Omdat God 
zélf heilig is, moest het volk óók heilig zijn (vgl. Lev. 20:26). Ze 
mochten zich daarom niet ‘verontreinigen’ door onreine dieren te 
eten (zie ook Handelingen 10:10vv). 

6 Biblicisme. Vroeger werd dit woord gebruikt voor mensen die de 
Bijbel oppervlakkig en onzorgvuldig uitlegden. Tegenwoordig geeft 
men aan dit woord een afwijkende betekenis. Als men iemand een 
‘biblicist’ noemt, bedoelt men daarmee, iemand die uitgaat van de 
onfeilbaarheid van de Bijbel als zijnde Gods Woord van kaft tot kaft. 
Dit woord betekent volgens de Van Daele: ‘het zich in alles baseren 
op de Bijbel’. Iemand die vandaag de dag durft te beweren dat 
vrouwen aan hun mannen onderdanig behoren te zijn (Ef. 5:24), 
wordt uitgemaakt voor ‘biblicist’. Zo iemand neemt de Bijbel veel te 
letterlijk. Men zegt: ‘de tijden zijn veranderd - we leven toch zeker 
niet meer in het jaar nul.’ 

7 Het huwelijk is een ‘verbond’ tussen man en vrouw. In de oudheid 
geloofde men dat huwelijken letterlijk ‘in de hemel gesloten’ 
werden. Volgens een midrasj is het beschikken van huwelijken één 
van Gods belangrijkste werkzaamheden geweest sinds de 
schepping (Genesis R.68:4). Deze midrasj houdt in, dat God 
uiteindelijk garant is voor de verbintenis. De relatie man en vrouw is 
meer dan het samenwonen en het gemak, het is (kuddushin, 
heiligheid) een heilig deelgenootschap. (W.Gunther Plaut, 25, p. 
240). 

God heeft op vele plaatsen in Zijn Woord laten optekenen dat 
seksualiteit alléén in het huwelijk thuis hoort. Eén van de 
Schriftplaatsen die dit duidelijk maken is Deuteronomium 22:13-30. 
Uit de ‘huwelijkswetten’ blijkt dat lichamelijke gemeenschap volgens 
Gods bedoeling niet past buiten de huwelijksrelatie. In vers 14 kan 
een man zijn pas getrouwde vrouw in opspraak brengen door te 
zeggen dat hij tijdens de huwelijksnacht ontdekt heeft dat ze geen 
‘maagd’ meer was. Als dit waar was, zou ze dit met haar leven 
moeten bekopen - ze werd gestenigd. Dat maakt duidelijk dat seks 
voor het huwelijk tegen Gods wil is. In vers 28 en 29 lezen we dat 
lichamelijke gemeenschap voor en/of buiten het huwelijk 
onmiddellijk tot een huwelijk moest leiden. Losse seksuele 

 



Liefde voor Gods Woord  167 

                                                                                                       
contacten passen dus niet bij een huwelijksrelatie. Tegelijk is er 
geen tussentijd denkbaar, waarin twee mensen die van plan zijn om 
met elkaar te trouwen, toch alvast seksuele omgang hebben. De 
huwelijkssluiting in zo’n situatie moest ‘direct’ plaatsvinden. Een 
zogenaamde ‘proefperiode’ van samenwonen kent de Bijbel niet! 

8 In Israël gebruikten leerlingen in de oudheid schijfplanken met een 
dun laagje was erop. Daarop schreven ze wat de leermeester zei. 

9 De natuurlijke mens is een uitdrukking die Paulus in 1 Kor. 2:14 
gebruikt voor ongelovigen; mensen die Gods Geest niet ‘inwonend’ 
hebben. Zij zijn niet opnieuw geboren door de Heilige Geest (vgl. 
Joh.1:13; 3:3, 5; Tit. 3:5). De ‘natuurlijke mens’ (Gr. Psuchikos) 
staat tegenover de ‘geestelijke’ mens (Gr. Pneumatikos). 

10 De dichter noemt zich: knecht in zijn verhouding tot God (vs. 17); 
vreemdeling in zijn verhouding tot de wereld (vs. 19); en metgezel 
in zijn verhouding tot medegelovigen (vs. 63). 

11 Het Hebreeuwse woord ‘derekh’ betekent: weg, reis, afstand, 
richting. ‘Derekh’ komt zo’n 700 maal voor in de oudtestamentische 
tekst. In heel veel gevallen wordt ‘derekh/weg’ gebruikt in meer 
figuurlijke zin met een bijzondere betekenis als leven, levensweg, 
levenswandel/reis, levensloop, (levens)wijze, manier/stijl van leven, 
pad, gekozen richting, oriëntatie. Heel concreet duidt het begrip 
‘derekh/weg’ dan op het gaan en staan van de mens, de hele 
levenswandel waar het hart naar uitgaat. (Dr. Gieneke van Veen-
Vrolijk; Het Zoeklicht 3, 82e jaargang, 2006).   

12 De Hebreeuwse uitdrukking ‘yir’at Adonay’ wordt gevormd door 
twee woorden. Het woord ‘yir’at’, dat betekent: vrees van; 
ontzag/eerbied voor; toewijding aan, gevolgd door de Godsnaam 
JHWH, uitgesproken als ‘Adonay’ (= HEERE). Zo kan ‘yir’at 
Adonay’ worden vertaald met de ‘vrees van/het ontzag voor de 
HEERE. De uitdrukking ‘yir’at Adonay’/ de vrees van de HEERE 
duidt op een diepe, liefdevolle eerbied voor God, de Allerhoogste. 
Het gaat niet om een negatieve vorm van angst voor God, maar om 
positieve eerbied en ontzag voor Hem en zijn Woord. (Dr. Gieneke 
van Veen – Vrolijk; Het Zoeklicht 22, 82e jaargang, 15 april 2006). 

13 Het Hebreeuwse woordje ‘Tov’ is in onze Nederlandse taal 
overgenomen als ‘tof’. Tov heeft als algemene grondbetekenis 



168  Liefde voor Gods Woord 

                                                                                                       
‘goed’, maar betekent ook: goedheid, schoon/mooi, wel, gaaf, juist, 
volmaakt/volkomen, uitstekend/uitmuntend, (zeer)kostbaar, nuttig, 
aangenaam, goedgezind. (Dr. Gieneke van Veen-Vrolijk; Het 
Zoeklicht 13, 81e jaargang, sept. 2005). 

14 C.S. Lewis: The problem of pain (New York, The Macmillan Co., 
1955), p. 83. 

15 C.S. Lewis: The problem of pain (New York, The Macmillan Co., 
1955), p. 81. 

16 Egypte stond bekend om zijn enorme voorraden goud en zilver. Al 
het goud dat gebruikt werd voor het ‘gouden’ kalf (Exodus 32), de 
tabernakel en voorwerpen daarin (de kandelaar, de ark, het 
reukofferaltaar enz.) was afkomstig uit Egypte (vgl. Exodus 12:35). 

17 Philip Yancey: Waar is God als ik pijn heb? (Voorhoeve, Den 
Haag), p. 69. 

18 Warren Wiersbe: Elk Hoofdstuk apart. Door de Bijbel van kaft tot 
kaft, p.219 (Medema, Vaassen). 

19 Matthew Henry’ s Commentaar op de Bijbel. Psalm 119:92. 
20 De knecht des HEREN spreekt profetisch van de Heer Jezus. 
21 De strijd tegen de zonde is niet de strijd tegen de zonde in ons 

leven (de ‘inwendige’ zonde) zoals veel uitleggers menen. Het 
betreft hier de zonde van ‘buitenaf’. We moeten dan denken aan 
vervolging en verdrukking. Vandaar dat er ook gesproken wordt van 
‘ten bloede toe’ tegenstand bieden. Ze hadden nog niet de 
martelaarsdood hoeven te sterven zoals de ‘geloofshelden’ in Hebr. 
11:35-40. Ze hadden nog niet in die mate hoeven te lijden als de 
Heer Jezus die de vreselijke kruisdood had moeten ondergaan. 
Zover kon het echter wel komen, zoals het woordje ‘nog niet’ 
aangeeft in vers 4. Dáárom worden ze opgeroepen om op Jezus te 
zien, de overste leidsman (Hij die hen óók in het lijden is 
voorgegaan) en voleinder van het geloof, die om de vreugde die 
vóór Hem lag, het kruis heeft verdragen, terwijl Hij de schande 
heeft veracht, en die is gaan zitten aan de rechterzijde van de troon 
van God. Want let op Hem die zo’n tegenspraak door de zondaars 
tegen Zich heeft verdragen, opdat u niet moe wordt en in uw zielen 
bezwijkt (Hebr. 12:2-3). 

 



Liefde voor Gods Woord  169 

                                                                                                       
22 Het Hebreeuwse woord ‘tamim’ is afgeleid van het werkwoord 

‘tamam’ dat betekent: volkomen, heel, compleet, volmaakt zijn. Op 
grond hiervan heeft het afgeleide begrip ‘tamim’ de volgende 
betekenissen: volkomen, volmaakt, geheel, heel, compleet, 
(op)recht, onverdeeld, volledig, integer, ongehavend. Zo vraagt 
God offers die ‘tamim’ gaaf/volmaakt zijn (Lev. 22:21, 22). Israël 
kreeg de opdracht om ‘tamin/oprecht/volkomen/volmaakt te zijn met 
de HERE hun God (Deut. 18:13). (Dr. Gieneke van Veen-Vrolijk; 
Het Zoeklicht 5, 82e jaargang, 27 mei 2006). 

23  Tsaddik is Hebreeuws en betekent rechtvaardige. Volgens de 
joodse traditie is de tsaddik iemand die zeer stipt de hele Torah 
houdt, tot in de kleinste bijzonderheden. 

24 Hades is, net als sjeool in het Oude Testament, een aanduiding 
voor de verblijfplaats van de geesten van de (ongelovige) doden, 
wel te onderscheiden van de ‘hel’ (gehenna), de plaats van het 
uiteindelijke en eeuwige oordeel. 

25 Abrahams schoot. Abraham is de vader van de gelovigen. Als 
iemand in de schoot van Abraham wordt gedragen, wil dit zeggen 
dat hij/zij een ‘ereplaats’ in het paradijs krijgt. De Heer Jezus ging 
met zijn discipelen ‘aanliggen’ (Lukas 22:14). Eén van zijn 
discipelen, hij die Jezus liefhad (Johannes), lag aan in de schoot 
van Jezus (…) deze nu leunde over naar de borst van Jezus en zei 
tot Hem: Heer wie is het? (Joh. 13:23-25). Het ‘in de schoot’ 
(aan)liggen is heel dichtbij/naast iemand liggen. De ‘ereplaats’ aan 
tafel. Toen Johannes ‘in de schoot’ van Jezus (aan)lag, lag hij 
naast Jezus met zijn rug naar Jezus borst gekeerd. Toen hij Jezus 
aansprak moest hij zich omdraaien, waardoor hij tegen de borst van 
Jezus kwam te liggen. 

26 Paradijs. Van oorsprong is dit een Oud-Perzisch woord, dat 
‘omtuind of ommuurd’ betekent. De oude Hebreeën hebben dit 
woord van de Perzen overgenomen. De meeste christenen denken 
bij het woord ‘paradijs’ aan de hof van Eden. In de Bijbel heeft dit 
woord echter nooit betrekking op de hof van Eden. In het Oude 
Testament is drie keer sprake van het paradijs: Neh. 2:8; Pred. 2:5; 
Hoogl. 4:13. De betekenis is die van een ‘lusthof’, een park. Het 
paradijs is de plaats waar de gestorven gelovigen verblijven tussen 



170  Liefde voor Gods Woord 

                                                                                                       
sterven en opstanding. Paulus heeft hierin een kijkje mogen nemen 
(2 Kor. 12:4). Het is het voorportaal van het Vaderhuis, de plaats 
waar Jezus Zelf ons zal invoeren als de Gemeente wordt 
opgenomen. 

27 Barnes, Psalms, 111:217. 
28 Willem J. Ouweneel, Seks in de kerk, p. 224-245, Uitgeverij 

Medema, Vaassen. 
29 Willem J. Ouweneel, Seks in de kerk, p. 162-164, Uitgeverij 

Medema, Vaassen. 
30 Een ‘bestseller’ als De DaVinci Code van Dan Brown wordt 

gebracht als resultaat van wetenschappelijk onderzoek, maar is 
pure fictie en laster. Voortgesproten uit de fantasieën van een 
verdorven brein. Dat het zo goed verkocht wordt, toont alleen maar 
aan dat de hele wereld in het boze ligt (1 Joh. 5:19). De mensen 
hebben de duisternis - De DaVinci Code - meer lief dan het licht - 
de Bijbel (vgl. Joh. 3:19). Het boekje van Josh McDowell, De 
Davinci Code een zoektocht naar antwoorden, ontmaskert het boek 
van Dan Brown als één grote leugen. Op vakkundige wijze 
onderscheidt hij feit van verzinsel. McDowell baseert zijn boekje op 
de onbetwistbare waarheid waarop lezers rotsvast kunnen 
vertrouwen. 

31 De uitdrukking: ‘zijn handen in onschuld wassen’ is afkomstig uit de 
Psalmen (vgl. Psalm 26:6; 73:13). Pilatus deed dit letterlijk (Matth. 
27:24). Hij wilde de Joden te vriend houden uit angst dat zij zich 
zouden beklagen bij de keizer. Maar hij mocht ook het Romeinse 
recht niet schenden, want volgens dat recht kon iemand alleen 
veroordeeld worden wanneer was bewezen dat hij/zij schuldig was. 
Om hier onderuit te komen ging hij schipperen. Hij die de 
verantwoording droeg, legde de verantwoording neer bij het 
[Joodse] volk. Dit ‘geschipper’ - met de beste bedoelingen – deed 
niets af aan het onrecht dat Hij Jezus aandeed. In deze rechtszaak 
was maar een uitspraak mogelijk: ‘Vrijspraak – onschuldig’. De 
rechter (Pilatus) die meerdere keren had getuigd dat Jezus 
onschuldig was, liet het recht echter niet op zijn beloop gaan. Hij 
die macht had om Jezus vrijuit te laten gaan veroordeelde Hem tot 
de kruisdood. 

 



Liefde voor Gods Woord  171 

                                                                                                       
32 Gods hand spreekt van zijn macht en grootheid. In de schepping 

(Ps. 19;2; Jes. 48:13; 66:2), in het gericht en oordeel (Ex. 7:4, 5; 1 
Sam. 5:6-7, 11; Jes. 1:25; 5:35), in de verlossing (Deut. 7:8; Jes. 
50:2), in bescherming (Jes. 49:2; 51:16; Joh. 10:28, 29) en 
bewaring (Ezra 7:6, 9, 28;8:18, 22, 31; Neh. 2:8, 18; Ps. 18:36; 
139:5, 10; Hand. 11:21; Openb. 1:17). 


	Woord Vooraf
	PSALM 119
	Liefde voor Gods Woord
	De schrijver
	Een alfabet
	Waar liggen onze waarden?

	ALEPH 
	Het Woord als bron van geluk

	BETH 
	De reinigende kracht van het Woord

	GIMEL 
	Gods Woord geeft onderscheidingsvermogen en raad

	DALETH
	Het Woord maakt levend en richt ons op

	HE
	De macht van het Woord

	VAU 
	Overwinning door het Woord

	ZAIN 
	Troost door het Woord

	CHETH
	Volharding door het Woord

	TETH 
	De onschatbare waarde van het Woord

	JOD 
	Inzicht door het Woord van God

	CAPH
	Troost en ondersteuning door het Woord

	LAMED
	Gods Woord houdt eeuwig stand

	MEM
	Wijsheid door het Woord

	NUN
	Het Woord als bron van licht en kracht

	SAMECH
	De goddelozen en het Woord

	AIN
	Recht en gerechtigheid door het Woord

	PE
	Het Woord verspreidt licht en maakt verstandig

	TSADE
	IJver voor het Woord

	KOPH
	Ervaring door het Woord 

	RESCH
	Liefde voor Gods Woord

	SCHIN
	Vrede door Gods Woord

	THAU
	Hulp door het Woord

	Noten

