ZEVEN VROUWEN UIT DE BIJBEL t.d.v. bijbelstudiegroepen (+
gespreksvragen)

Ter inleiding

In dit onderdeel van mijn website gaat het over zeven vrouwen uit de Bijbel, te
weten: vrouwen van Abraham (Sara en Hagar), van Izak (Rebekka), van Jakob
(Rachel en Lea), van Mozes (Zippora) en over Mozes’ zuster Mirjam.

A. DE VROUWEN VAN ABRAHAM: SARA / HAGAR (OT + NT)
B. DE VROUW VAN IZAK: REBEKKA (OT + NT)

C. DE VROUWEN VAN JAKOB: RACHEL en LEA (OT + NT)

D. DE VROUW VAN MOZES: ZIPPORA (OT)

E. DE ZUSTER VAN MOZES: MIRJAM (OT)

De navolgende Bijbelstudies worden hier aan de lezer aangereikt als
gespreksstof voor Bijbelstudiebijeenkomsten. Men kan deze vrij downloaden
en vermenigvuldigen om ze ter beschikking te stellen van de leden van een
gespreksgroep Men kan kiezen voor een Bijbelstudie. Ook kan men een keuze
maken voor alle Bijbelstudies en deze voor een aantal bijeenkomsten van een
Bijbelstudiegroep vermenigvuldigen. Over de onkosten van dat
vermenigvuldigen zal men dan natuurlijk wel goede afspraken met elkaar
moeten maken.

In de navolgende bijbelstudies gaat het niet over Jozef (Zafnath Padneah) en
Asnath, zijn Egyptische vrouw, de dochter van Potifera (zie Gen. 41 : 50,
46:20)..

Elke Bijbelstudie is als volgt verdeeld:

L Tekstgegevens

II Uitleg van de opgesomde teksten

III.  Lessen voor nu over de levensgeschiedenis/ het geloof van..........

IV.  Gespreksvragen t.d.v. bijbelstudie in vrouwenverenigingen en/ of
Bijbelstudiegroepen

Onderverdelingen zijn gerubriceerd met:
1,2,3....

= Uitstapjes

» Toepassing en teksten NT

v" Lessen voor nu

NB: vaak is slechts gekozen voor een enkele commentaar, zoals de Korte
Verklaring of ISBE (= International Standard Bible Encyclopedia).



A. DE VROUWEN VAN ABRAHAM: SARA / HAGAR (OT + NT)

In het navolgende gaat het over Sara, de vrouw van de aartsveder Abraham en
over haar slavin Hagar over wie wij vele malen lezen in het Oude Testament
en ook enkele keren in het Nieuwe Testament. In Gen. 17 krijgt Sara, bekend
onder de naam Sarai (Hebr. /Gr. ", Zapa) op het bevel van God de naam

Sara (Hebr./ Gr. 7, Zappa; met dubbele r).

I. Tekstgegevens

Teksten in het OT en NT

Sarai (vrouw van Abraham)
= Gen. 11:29-31;12:5,11,17;16: 1, 2,
3,5,6,8;,17:15
Sara
» Gen. 17 : 15,17, 19, 21, 18 :6, 9 -15; 20
:2,14,16,18;21:1,2,3,6,7,9, 12; 23 :
1, 2, 19; 24 : 36, 67; 25 : 10, 12; 49 : 31;
Jes. 51 :2

* Rom. 4:19;9:9; Hebr. 11 :11; 1 Petr. 3
- : 6

Hagar
= Gen. 16:1-16;21: 9-17;25:12 1
= Gal. 4:22-31

In de regel wordt in het navolgende geciteerd uit de Statenvertaling (SV);
soms de Herziene Statenvertaling (HSV).

II. Uitleg van de opgesomde teketen

1. De naam Sarai die zij heeft meegenomen vanuit Mesopotamié betekent:
strever (vgl. Gen. 21 : 10). Later, toen zij de beloofde zoon kreeg werd ze van
Godswege Sara (sem. Sar) = princes/ vorstin genoemd (vgl. Gen. 17 : 15v).
Over de naamsverandering van Abraham lezen we in Gen. 17 : 5. In het
navolgende gebruiken we gemakshalve alleen de namen Abraham en Sara.

2. Abraham, Sara en Hagar. Gen. 11 : 29-31; 12:5, 11, 17; 16: 1, 2, 3, 5, 6,
8;,17:15,17, 19,21, 20:2, 14, 16, 18; 21 : 1-12.

! De afbeelding is een voorstelling van Hagar en Ismaél bij de put Lachai-Roi



a.In Gen. 11 : 29 - 31 lezen we: ‘En Abraham en Nahor (zijn broer) (zonen van
Terah 2) namen zich vrouwen; de naam van Abrahams vrouw was Sara.... En
Sarai was onvruchtbaar, zij had geen kind. En Terah nam Abraham, zijn zoon,
en Lot, de zoon van (Abrahams broer) Haran en Sarai, zijn schoondochter, de
vrouw van zijn zoon Abraham, en zij trokken met hen uit Ur van de Chadeeén
om naar het land Kanaén te gaan; en zij kwamen tot Haran en bleven daar
wonen.’ 3

Sara heet hier de vrouw die Abraham nam, toen hij nog in Ur der Chaldeeén
was, d.i in zijn familiekring. Meteen wordt hier eraan toegevoegd, dat Sara
onvruchtbaar was en geen kind had...Als de verhuizing naar Haran
plaatsvindt, wordt Terah genoemd als ook diens zoon Abraham en Lot (Harans
zoon; kleinzoon dus van Terah) en Sara de schoondochter van Terah,
Abrahams vrouw.

e In Gen. 20 : 12 horen we, dat Abraham zegt, dat Sara werkelijk
zijn zuster is, nl. de dochter van zijn vader, maar niet de dochter
van zijn moeder en dat zij zijn (Abrahams) vrouw is geworden. 4

e In Gen. 26 : 7vv wordt opgemerkt, dat ook Izak later van zijn
vrouw (Rekekka) zei, dat zij zijn zuster was; om zo zichzelf te
beschermen, toen hem in bange vrees het geloof ontbrak, dat God
zijn leven en dat van Rebekka zou redden. °> Rebekka echter was
geen zuster van Izak, ook geen halfzuster van hem..Zij was alleen
in de verte familie van Izak; nl. de dochter van Laban, de zoon van
Nahor (Gen. 29 : 5), broer van Abraham. Maar Izak was een zoon
van Abraham.

b. Gen. 12 vertelt ons, dat Abraham en de zijnen intussen in Kanadn zijn
aangekomen. Maar nog maar amper in het beloofde land gekomen, moet het
gezelschap vanwege een hongersnood naar Egypte. Zie Gen. 12 : Svv. Sara,
hoewel meer dan 60 jaar oud volgens de chronologie van de gewijde schrijver,
maakt daar door haar schoonheid indruk op de Egyptenaren. Abraham heeft
daar al wel een voorgevoel van gehad en maakt het mee, dat Sara weldra wordt
weggevoerd naar het paleis van de Pharao. Maar Abrahams God waakt over

2 Naast Abraham en Nahor (getrouwd met Milka, dochter van Haran) had Terah nog
een derde zoon, nl. Haran (Gen. 11 : 26). Deze was reeds gestorven in Ur, toen
Abraham c.s. uit Ur wegging. (Gen. 11 : 28). Abraham was dus inderdaad met zijn
(halfzuster getrouwd. In ISBE (International Standard Bible Encyclopaedia) lezen we
(vertaald): ‘Trouwen met half zusters lijkt niet ongewoon te zijn in de oudheid (zelfs
in het OT); vgl. 2Sa_13 : 11vv). Over de zgn bijvrouw van Abraham Keturah schrijf ik
hier niet.

3 ISBE: In Haran werd de vrouwelijke metgezel van Sin, de maangod vereerd

4 Zij is een dochter van Terah (maar van een andere moeder dan de moeder van
Abraham). Terah is blijkbaar tien jaar na de geboorte van Abraham met een andere
vrouw dan Sara’s moeder getrouwd.

® Zie hierover Gen. 26 : 1vv. Abimelech had hem door het raam zijn vrouw Rebekka
zien liefkozen en bestrafte Izak zeer om die leugen.




haar en treft Pharao en zijn huis met zware slagen. Daarom stuurt deze Sara
netjes terug en berispt Abraham, dat hij hem voorgelogen heeft

c. Een soortgelijk gebeuren wordt ons verteld in Gen. 20 : 1vv. Abraham en
Sara zijn dan al geruime tijd in Kanadn. Op een dag vertrekken zij naar Gerar,
het land van de Filistijnen, om daar als vreemdeling te verkeren. Bij voorbaat
heeft Abraham al laten weten, dat Sara zijn zuster is. Want je weet nooit....!|En
wat gebeurt er dan? Abimelech, de koning van Gerar laat Sara, bepaald niet
met welwillende bedoelingen, ophalen. Maar nog voordat hij het bed met haar
is gaan delen, komt op een nacht God zelf in een droom tussenbeide en zegt
tegen hem, dat Sara een getrouwde vrouw is en het schenden van haar hem
duur zal komen te staan.

Maar Abimelech is niet van gisteren. Hij beroept zich op wat Abraham zelf
heeft gezegd, nl. dat Sara zjjn zus is. Daarna krijgt hij van God meteen de
opdracht om Sara aan Abraham terug te geven. En heel treffend voegt de Heere
dan daaraan toe, dat Abraham een profeet is en voor hem bidden zal, zodat
Abimelech niet zal sterven. Abraham verontschuldigt zich vervolgens bij
Abimelech door te zeggen, dat hij van gedachte was, dat niemand in Gerar God
vreesde, dat Sara inderdaad zijn zuster was (dochter van zijn vader, niet van
zijn moeder) en dat zij met elkaar afgesproken waren, dat zij overal zouden
vertellen, dat hij een broer van Sara was. Daarmee is de zaak opgelost.
Abimelech stelt zijn land open voor Abraham en de zijnen en geeft hem als
zoengeld duizend zilverstukken. Abraham bidt tot God en God maakt het met
Abimelech goed, door hem te genezen en laat diens vrouw en slavinnen, wier
baarmoeder Hij gesloten heeft, weer kinderen baren.

d. Na dit intermezzo, brengt de gewijde schrijver van Genesis ons weer terug
in het levensverhaal van Sara, door te vertellen, hoe zij - na reeds na tien jaar
in Kanaan vertoefd te hebben (Gen. 16 : 3) - onvruchtbaar als zij is, toch
moeder wordt van een beloofde zoon. We lezen nu een vervolg van wat ons
verhaald wordt over Sara en Hagar in Gen. 16: 1 —16. Daar wordt immers
verteld, dat Sara’s onvruchtbaarheid naar haar gedachte van blijvende aard
is, zeker nu zij ver boven de middelbare leeftijd is gekomen; zelfs naar
patriarchale maatstaf gemeten op hoge ouderdom. Zij heeft geen hoop meer,
dat ze nog ooit een kind zal baren, dat de belofte van God zal erven. Daarom
bedenkt zij een uitweg. Wellicht krijgt zij nageslacht via haar Egyptische slavin
Hagar. Een uitweg die ook te vinden is in de wet en gewoonte van die tijd,
getuige de Wetgeving van Hammurabi. Een zoon, geboren uit de slavin van
Sara zou ook als uit haar geboren kunnen gelden. Vgl. Gen. 25 : 12vv..

e. Abraham is inmiddels 86 jaar oud geworden, als er een zoon geboren wordt
uit zijn omgang met Hagar. Maar als Sara ziet, dat Hagar zwanger is, wordt
Sara jaloers en is zij in de ogen van haar slavin veracht. Dat levert natuurlijk
een onverdraaglijke situatie op in de tent. Daarom ‘vernedert’ Sara haar. Op
haar aandingen stuurt Abraham Hagar de deur uit. Zij komt terecht in de
woestijn bij een waterbron aan de weg naar Sur. En daar wordt er naar haar
‘omgezien’; zij wordt opgevangen door een engel van de Heere die haar zegt,
dat ze terug moet keren. Maar deze mag haar ook zeggen, dat haar kind Ismaél



moet heten (God hoort). De Put heet voortaan Lachai-Roi (put van het omzien
naar haar door God).

f. Vervolgens keert Hagar terug op Gods bevel naar Sara. Maar daar blijft het
niet bij. Er voltrekt zich een wonder in Abrahams tent. Sara gaat moeder
worden. Zo had God het immers beloofd: Gen.17 : 15 — 21. De 100 jarige
Abraham wordt vader en Sara, 90 jaar oud, wordt moeder. Zij baart weldra
een zoon, die Izak genoemd wordt (God maakt een lachen). Zie Gen. 21 : 1vv.

Treffend wordt dit geweldige gebeuren van de wonderlijke geboorte van Izak
samengevat met de woorden van de knecht van Abraham tot Rebekka in later
tijd: bij een waterput. ‘Sara, de vrouw van mijn heer, heeft mijn heer een zoon
gebaard, toen zij oud was, en alles wat hij heeft, heeft hij hem gegeven (Gen.
24 : 36).6

g. Maar met het tweetal Ismaél en 1zak in één tent loopt het weldra laag af. Zie
Gen. 21 : 8vv. Ismaél, de zoon van Hagar is intussen al aardig opgegroeid. Hij
vindt het belachelijk, dat hij een broertje krijgt en spot er gewoon mee. Hij
rekent er kennelijk niet mee, dat niet hij, maar het kind van Sara in
aanmerking komt om de wettige erfgenaam van Abraham en Sara te zijn. En
dan treft Abraham een maatregel om verdere escalatie van de twist in Sara’s
tent te beéindigen. Hij stuurt haar met haar zoon weg. En in de woestijn van
Bersjeba, waar het kind dat zij onder een struik heeft gelegd, dreigt te sterven,
komt God tot haar en belooft haar, dat
haar zoon tot een groot volk zal worden. En
als Hagar haar ogen opent, ziet zij een
waterput, vult haar waterzak met water en
geeft Ismaél te drinken.. ‘En God was met
de jongen; en hij werd groot. Hij woonde in
de woestijn, en werd een boogschutter.’
(Gen. 21 : 20). In Gen. 25 : 12 wordt ons
tenslotte ook gemeld, wie de
afstammelingen van Ismaél zijn, die de
Egyptische slavin van Sara aan Abraham
gebaard heeft.

3. Dood en begrafenis van Sara: Gen. 23 :
1,2,19,20;, 25:10, 49 : 31.

In Gen. 23 horen we, dat Sara na een leven
van 127 jaren in Kirjath Arba (Hebron) overlijdt. Nu is het met haar
schoonheid gedaan. Ja, wat is lichamelijke schoonheid van een vrouw?
Abraham bedrijft diepe rouw en regelt ook haar begrafenis. Daartoe sluit hij
een overeenkomst met Efron, de zoon van Zohar, een Hethiet die een grot bezit
aan de rand van zijn akker, om die te kopen voor de volle prijs. Eerst biedt
Efron ten aanhoren van de Hethieten in de poort van de stad Abraham aan

¢ Zie verder Gen. 24 :67 waar we lezen, dat Izak, toen hij Rebakka mocht omhelzen,
getroost werd na de dood van zijn moeder Sara



om hem de akker en de grot cadeau te doen. Maar dat weigert Abraham. Hij
koopt liever het graf voor 400 sikkels naar de gangbare waarde ervan. Zo wordt
dan de akker van Efron met de grot van Machpela die tegenover Mamre ligt
Abrahams erfbegrafenis. En Gen. 25 : 10 laat ons weten: Op het land dat
Abraham van de Hethieten gekocht had, daar werd Abraham begraven, en zijn
vrouw Sara. Zie verder Gen. 49 : 31.7

4. In Jes. 51 : 2 lezen we: Aanschouwt Abraham, ulieder vader en Sara
die.ulieden gebaard heeft; want Ik riep hem, toen hij nog alleen was, en Ik
zegende hem, en Ik vermenigvuldigde hem. Dit is naast de teksten in Genesis
een tekst in het OT waarin de heilrijke betekenis van Sara en Abraham wordt
verwoord. In de tekstverklaring van Keil Delitzsch wordt daarover gezegd
(vertaald): ‘Het huwelijk van Abraham en Sarah was gedurende lange tijd
onvruchtbaar; het was als het ware uit hard gesteente, dat God kinderen voor
Zichzelf deed oprijzen in Abraham en Sarah. Het ontstaan van Israél was een
wonder van Goddelijke macht en genade’ (‘power and grace’).

5 In het Nieuwtestamentisch getuigenis m.b.t. Sara komen we haar nog enkele
keren tegen en wel in: Rom. 4 : 19; 9: 9; Hebr. 11 : 11; 1 Petr. 3 : 6 Daarin
vinden we de Nieuwtestamentische exegese en toepassing van het
Oudtestamentisch Godswoord.

» Rom. 4 :19: ‘En niet verzwakt zijnde in het geloof heeft Abraham zijn
eigen lichaam niet aangemerkt, dat reeds verstorven was, alzo hij
omtrent honderd jaren oud was, noch ook, dat de moeder in Sara
verstorven was. Abraham was 100 jaren, Sara 90 jaren oud. Kan uit
twee zo oude mensen nog een kind geboren worden? Kan Sara wier
moederschoot naar menselijke maatstaven onmogelijk meer baren zou,
nog moeder worden? Zeg maar ‘nee’. Het geloof zegt: ‘Wat God heeft
belooft, geschiedt.” Geen ding zal bij God onmogelijk zijn (Luk. 1 : 37).
Wat Hij belooft, volvoert Hij; het blijft nooit zonder uitwerking. Wij
worden nooit rechtvaardig voor God, tenzij we gerechtvaardigd worden
in Christus. En dan is het: Niets in ons, alles uit Hem.

» Rom. 9 : 9. ‘Want dit is het woord der beloftenis: Omtrent deze tijd zal
Ik komen, en Sara zal een zoon hebben.’ Zie Gen. 18 : 10. Heeft Sara
het onmogelijke van zichzelf gevraagd? Nee, =zij heeft in Gods
mogelijkheden geloofd. Die worden gerealiseerd in Gods vrijmacht. Een
vleselijke afstamming van Abraham is niet alles. Aldus Rom. 9. In Gods
verkiezend welbehagen en vrijmacht heeft God Izak verkoren tot het
kind der belofte. Op Gods tijd kwam de Heere en Sara kreeg een zoon,
hoewel zij ver over haar tijd was. Zo handelt God. Hij zorgt onder
Abrahams kinderen voor een Israél Gods. Dat zijn zijn beloftekinderen,

" De afbeelding is een voorstelling van Sara’s begrafenis. Gravure van Gustav Doré.
In de grot van Machpela werd Sarah als eerste begraven. Daarna volgden velen uit
haar familie en gezinskring, vaders en moeders van het toekomstige Israél.



in Izadk begrepen, levend van het wonder van Gods reddende genade in
Christus.

» In Hebr. 11 :11 lezen we: ‘Door het geloof heeft ook Sara zelf kracht
ontvangen, om zaad te geven, en boven de tijd van haar ouderdom heeft
zij gebaard; overmits zij Hem getrouw heeft geacht, Die het beloofd had.’
Sara’s geloof lag verankerd in de belofte van haar God, Die haar had
gezegd, dat zij tot een groot volk zou worden, waaruit ooit nog eens de
Messias geboren zou worden. In dat geloof heeft Sara op een ‘onmogelijk’
hoge leeftijd Izak gebaard. Geloof is rusten in Gods betrouwbare belofte.
Geloof geeft kracht om dingen te doen, die naar menselijke maatstaven
onmogelijk zijn. Dat is nog steeds waar.

> In 1 Petr. 3 : 6 lezen we: ‘Gelijk Sara aan Abraham gehoorzaam is
geweest, hem noemende heer, welker dochters gij geworden zijt, als gij
weldoet en niet vreest voor enige verschrikking.” Hier worden alle
vrouwen opgeroepen tot onderworpenheid aan haar eigen mannen,
opdat ook ongehoorzamen door de levenswandel van die vrome vrouwen
gewonnen mogen worden. Dan hebben zij niets te vrezen. Het mag en
moet onvoorwaardelijke gehoorzaamheid zijn, zoals dat het geval was bij
Sara. Hier krijgt elke vorm van feminisme in principe de nekslag. Als de
mannen zich houden aan wat 1 Peter. 3 : 7 hen voorhoudt, nl. om alle
begrip te hebben voor hun vrouwen als het zwakkere vat, dan is die
oproep tot onderworpenheid aan het adres van de vrouwen niet alleen
niet vreemd, maar ook bijzonder gewenst. 8

III. Lessen voor nu over de levensgeschiedenis/ geloof van Sara en van
haar slavin Hagar.

v’ Sara’s advies aan Abraham om met Hagar geslachtsgemeenschap te
hebben, omdat Sara onvruchtbaar bleek te zijn, was voorbarig en in
strijd met Gods belofte. Houd vast aan Gods belofte dwars tegen alle
onmogelijkheden heen. Dat is het nochtans van het geloof. Ga niet op
eigen gekozen wegen. Wacht op God, op Zijn tijd. En gebruik intussen
geoorloofde middelen om uw problemen op te lossen. 9 Dit geldt ook bij
onvruchtbaarheid van onze vrouw. Hoe heerlijk brengt een slavin als
Hagar het onder woorden door de put (het redmiddel van Ismaél) te
noemen: Lachai Roi, Put van het omzien naar mij. Goddank is dat nog
steeds iets dat zich ook nu na veel gebed en in de weg van het geloof kan

8 Het karakter van Sara is een mengeling van licht en schaduw. Aan de ene kant was
er bij haar een uitvallen van het geloof dat resulteerde in de geboorte van Ismael en
dat gebrek aan zelfcontrole en mildheid dat resulteerde in een twist met Abraham,
een onrechtvaardige behandeling van Hagar en de onterving van Ismael.

Anderzijds echter zien we in Sara, zoals de Nieuwtestamentische schrijvers uitwijzen
(Heb_11:11; 1Pe_3:6), iemand die door een lang leven van samenleven met Abraham
deelde in zijn hoop op God, zijn geloof in de beloften en zijn volmacht om het middel
in Gods hand te zijn om te bewerkstelligen wat menselijkerwijs onmogelijk was...

® We vragen met alle klem: Is overspel geoorloofd? Is het gebruik van vreemd
mannelijk zaad geoorloofd (zgn. kunstmatige inseminatie)? Is medisch ingrijpen
misschien een oplossing?




en mag voltrekken in ons leven. Laat elke kinderloze vrouw het
Godswoord omhelzen.

> Welk een verschrikkelijke tijd was de tijd van Sara. Lees wat er
geschreven staat over de steden Sodom en Gomorrha., maar ook wat de
Schrift ons vertelt over de mannen van Egypte en Gerar die zich wel een
moord op een man zouden hebben veroorloofd om =zijn vrouw te
bemachtigen. Zie o.a. Gen. 12 : 12.

» Hoe zwaar valt het ons om vreemdeling op aarde te zijn. Zie Hebr.11 :
13. Bijzonder leerzaam is het wat we horen van de aartsvaders in
Kana&n die voor hun zonen geen vrouwen van de Kanadnieten
uitgekozen wilden hebben. Dat houdt in, dat zij een leven wilden leiden,
dat onderscheidend was van het heidendom. Afzijdigheid van de wereld
en haar festiviteiten is ook ons in Gods Woord geboden. Tegelijk stonden
de aartsvaders wervend en getuigend in de wereld van het heidendom.
Zo zelfs, dat de Pharao van Egypte diep respect voor Abraham had (Gen.
12 : 20) evenals de koning van Gerar (Gen. 21 : 22vv) die Abrahams
vreze des Heeren opmerkte. En ook dat is niet minder iets dat ons
betaamt Hoezeer zo’n leven in de regel een leven van vallen en opstaan

is. Denken we slechts aan de wijze waarop Abraham met Hagar omging.
10

> We willen afsluiten met een verwijzing naar Gal. 4 : 21-31.Daar komen
zowel Sara als Hagar ter sprake op een bijzonder diepzinnige wijze.!!
Enkele citaten uit de in noot 11 genoemde Bijbelstudie:

» In Abrahams tent speelden er oudtijds twee jongetjes met elkaar.
Beiden zonen van Abraham. Maar de ene was geboren uit een
slavin, Hagar: Ismaél. En al was hij dan een kind van Abraham,
een erfgenaam van Abrahams belofte was hij niet. De ander was
een echtelijk kind van Sara: Izadk. En voor hem was de erfenis.

Zij speelden met elkaar. Ja, maar ze komen weldra ook overhoop
te liggen met elkaar. En op den duur wordt dat zelfs zo erg, dat
Sara op een dag tot Abraham zegt: 'Dat gaat zo niet langer; stuur
Hagar en die jongen de deur uit.' En daar gaan ze dan. Richting
Egypte waar Hagar vandaan kwam. Een dag van grote scheiding.
Hagar en haar zoon, uit Abrahams vlees geboren, trekken weg. En
Sara met haar kind, het kind der belofte, blijven achter. Gods
belofte is heerlijk vervuld. Maar het heeft Abraham wel zijn vlees
gekost. En slapeloze nachten. En een ontzaglijk verdriet.

Daar hebt u het onderscheid. Je kunt een kind van Abraham zijn
en toch overal buiten vallen. Als je geboren bent naar het vlees.
Zonder twijfel bedoelt Paulus met die laatste woorden: naar

0 Zie over een en ander: Baethgen, Beitrage, 94, 157 en Gressmann's article, “Sage
und Geschichte in den Patriarchenerzahlungen,” ZATW, 1910, and Eerdmans,
Alttestamentliche Studien, I, 13. Aldus de verwijzing in ISBE (e-Sword)

11 Zie hierover in mijn website, sub Exegetica, sub bijbelstudies, de bijbelstudie over
Gal. 4 : 21-31.



menselijke 'planning', als een product van wat de mens denkt in
elkaar te kunnen zetten.’

En dat houdt in, dat alles wat u en ik bedenken buiten het werk
van Gods genade in Christus om, enkel zonde en verderf is. Maar
het betekent ook, dat Gods vrije genade, zonder dat de werken van
het vlees daarbij in aanmerking worden genomen, ons binnen doet
gaan in het Jeruzalem dat boven is. ‘Werp de dienstmaagd uit. en
haar zoon... Zo dan broeders, wij zijn niet kinderen van de
dienstmaagd, maar van de vrije’ (Gal. 4 : 30v).

IV. Gespreksvragen t.d.v. Bijbelstudie in Bijbelstudiegroepen

(vermoedelijk zijn onderstaande vragen te veel om in één samenkomst
behandeld te worden; u zou de vragen 1 — 4 in een eerste en de vragen
S — 7 in een tweede bijeenkomst met elkaar kunnen bespreken).

1. Hoe oordeelt u over wat Sara deed, toen zij haar man Abraham voorstelde
om gemeenschap te hebben met haar slavin, opdat deze een kind bij haar zou
verwekken dat als haar zoon gerekend kon worden?

2. Er is een duidelijk verschil tussen wat in het OT en wat in het NT ons wordt
voorgehouden inzake de grenzen van het monogame huwelijk. Ziet u
polygamie als iets dat te allen tijde ontoelaatbaar is ?

3. Stel dat met elkaar gehuwden een sterke wens hebben om kinderen te
krijgen, zonder die ooit zelf te kunnen krijgen, welke raad zou u hen geven om
toch die wens vervuld te krijgen? Welke middelen vindt u geoorloofd, welke
niet?

4. Welke voorbeelden uit de Bijbel zou u kunnen noemen, waaruit blijkt, dat
gehuwden als door een wonder lang nadat zij trouwden, toch een kind kregen?

5. Welke overeenkomsten ziet u tussen de tijd van Abraham en Sara in Haran,
in Kanaan, in Egypte en onze tijd. Zie o.a. Gen. 12 : 12.

6. Van de aartsvaders lezen we, dat zij er absoluut op tegen waren, dat hun
zonen heidense vrouwen zouden trouwen. Zij wilden afzijdig van de wereld
leven en deden toch ook hun best doen om wervend/ getuigend bezig te zijn
Zo zagen we boven. Lees Gen. 12: 20; 21 : 22vv. Wat zou dit kunnen betekenen
voor ons gezinsleven en voor de opvoeding van onze kinderen? Wat is
wereldgelijkvormigheid eigenlijk?

7. Zo dan broeders, wij zijn niet kinderen van de dienstmaagd, maar van de
vrije’ (Gal. 4 : 30v). Paulus maakt hier van het verschil tussen Sara en Hagar
een hoogst principiéle en praktische zaak. In de Galatenbrief betekent dit:
Wees vrij van wettische dienstbaarheid door het geloof in Christus; laat u geen
ondraaglijke lasten opleggen en tevens: onderwerp u aan de Heere door Zijn



geboden te doen. Vrijheid in gebondenheid. Noem enkele voorbeelden van wat
wettisch leven is en ook van wat christelijke vrijheid is (m.a.w.: bij een christen
kan er toch niet alles mee door).

10



B. DE VROUW VAN IZAK REBEKKA (OT + NT)

In het navolgende gaat het over Rebekka, de vrouw van de aartsvader Izak van
wie wij vele malen lezen in het Oude Testament en ook een enkele keer in het
Nieuwe Testament (Hebreeuws/ Grieks: 737, Septuagint en Nieuwe
Testament: Pefekka). De naam Rebekka wordt wel verklaard als: een gemest
kalf van de stal of lam. 12

I. Tekstgegevens
Teksten in het boek Genesis

* (En Bethuél gewon Rebekka) deze acht (zie hiervoor) baarde Milka aan
Nahor, de broeder van Abraham (Gen. 22 : 23).

In het navolgende worden de teksten uit het boek Genesis opgesomd,
waarin de naam van Rebekka wordt genoemd.

= Gen. 24 :15,29,30,45, 51,53, 58-61, 64, 67;
= Gen. 25: 20, 21, 28;

= Gen.26:7,8, 35;

= Gen. 27 :5,6, 11,15,42,46

= QGen.28:5;29:12;

= Gen 35:8;49:31

» Tekstin Rom. 9 : 10
II. Uitleg van de opgesomde teksten

1. In de tekst uit Gen. 22 : 23 wordt Rebekka voor de eerste keer in de Bijbel
genoemd. We lezen in ISBE (vertaald): Rebekka
wordt de eerste keer vermeld in de genealogie van
de nakomelingen van Nahor, de broer van
Abraham. (Gen. 22 : 20-24). Dit functioneert als
een soort voorbereiding op wat in het vervolg in
Genesis wordt verteld. Deze tak van de familie van
Terach was in Aram gebleven, toen Abraham en Lot
verhuisden naar Kanaan.

Het is dan in Haran, de woonplaats van Nahor, dat wij voor het eerst Rebekka
ontmoeten, waar zij in Gen. 24 bekend wordt gemaakt aan Abrahams knecht
bij de ingang van een waterput. Een uitlegger beschrijft haar als een vrouw
met een 'positief, ambitieus en energiek voorkomen’.

12 De navolgende gegevens over Rebekka zijn goeddeels ontleend aan ISBE. =
International Standard Bible Encyclopaedia

11



2. In Gen. 24 (: 15, 29, 30, 45, 51, 53, 58-61, 64, 67) worden we uitvoeriger
geinformeerd over Rebekka !3 Eliézer de knecht van Abraham is er door
laatstgenoemde op uitgestuurd om in Haran (Mesopotami€/ Abrahams
thuisland) een vrouw voor zijn zoon Izak te gaan zoeken. Daar aangekomen
na een lange reis ontmoet hij op zijn gebed in Gods voorzienigheid bij een
waterput Rebekka. Eliézer heeft aan de Heere gevraagd, of hij die jonge vrouw
die met een kruik bij de put komt om water te putten en aan wie hij vraagt, of
zij hem en haar kamelen te drinken wil geven, de vrouw mag zijn, die hij zoekt.
En zo gebeurt het. Het is Rebekka. Zij maakt zich aan hem bekend en weldra
is Eliézer dan de gast in het huis van Rebekka’s broer Laban (vs. 29, 30) die
hem van harte welkom heet: ‘Kom in, gij gezegende des Heeren! Waarom zoudt
gij buiten staan ? Want ik heb het huis bereid, en de plaats voor de kamelen.’
(vs. 31).

Eliézer vertelt in Labans huis vervolgens het hele
@ verhaal over het doel van zijn komst en over wat
Abraham hem had gevraagd, nl. om geen vrouw
van de dochters van de Kanaénieten voor Izak te
® zoeken en hoe de Heere zijn weg had geleid (vs.42
- 46). En wat is dan het antwoord van Laban? Hij
ziet duidelijk in dit alles de hand van de Heere. en
zegt: Zie, Rebekka is voor uw aangezicht; zij zij de
vrouw van de zoon van uw heer, gelijk de Heere
gesproken heeft’ (vs. 51, 53). De volgende morgen
is het zover. Eliézer geeft zilveren en gouden
versierselen en kledingstukken aan Rebekka, aan
haar broer en haar moeder (vs. 53). Maar vooreerst
e vinden de huisgenoten van Rebekka, dat het
~ allemaal nog wel een dag of tien mag duren,
voordat zij vertrekken. Abrahams knecht evenwel heeft haast en nadat hij het
gewenste ja-woord van Rebekka heeft gekregen, gaat hij met haar huiswaarts,
naar Abraham.(vss.55 - 67).

Daarna lezen we iets heel opvallends in de vss. 62vv. Het gezelschap nadert
nadat zij de terugreis hebben volbracht het zuiderland in Kanaan de plaats
waar op dat ogenblik Izak bivakkeert: bij de historische plek Lachai- Roi.(zie
Gen. 16 : 14; 24 : 62; 25 : 11). Izak is zojuist naar buiten gegaan tegen het
vallen van de avond om te bidden of zoals ook wel wordt vertaald: te mediteren
(Gen. 24: 63vv). En als hij van het gebed opstaat en zijn ogen opent, ziet hij
iets wonderlijks. ‘En ziet de kamelen komen.” Een daadwerkelijke
gebedsverhoring. Daar heeft hij natuurlijk naar uitgezien. Eindelijk is het dan
zover. De kamelen met Eli€zer zijn terug. En wie zit daar op een van die
kamelen? Zijn bruid. Eliézers missie is volbracht. Izak ziet haar. Hij ziet haar
en zij ziet hem. Snel komt zij van haar kameel af en sluiert zich, als zij van
Eliezer hoort, dat het Izak is. Daarna brengt Izak haar in de tent van Sara, zijn

13 In de afbeelding Rebekka die de kamelen van Eliezer (Abrahams knecht) te drinken
geeft.

12



moeder. En zo wordt hij dan getroost over de dood van zijn overleden moeder,
die op 127 jarige leeftijd in Hebron was overleden (Gen. 23 : 1v

» Deze geschiedenis is vol van de geheimen van Gods voorzienigheid. Hoe
wonderlijk worden gebeden door Abrahams God verhoord. En dat niet
altijd zoals in het gebed van Eliézer. Wij behoeven ook God niet steeds
om een teken te vragen. Al geeft de Heere ook ons zo’n teken soms wel
eens. Laat ons in elk geval letten op de leidingen van God in ons leven
Zijn die niet vaak als vingerwijzingen waarmee de Heere ons de weg
wijst?!

» Niet te vergeten is wat vader Abraham zijn knecht op het hart bindt om
voor zijn zoon Izak geen vrouw dicht bij huis te zoeken bij de heidenen
(Kanaanieten). Eliézer moet een vrouw zoeken in het land waar de
religieuze wortels van Abraham liggen. Dat is iets voorbeeldigs. Als een
gedienstige, vriend of familielid onder ons soms bemiddelen kan en mag
in het vinden van een aanstaande bruid(egom) voor jou, jongen/ meisje,
laat hij het dan niet zoeken in en keet’ of discobar. Zoek het maar dicht
bij huis. Zoek het in een woning waar Christus Koning is. Zoek biddend
een vrouw die je gegeven wordt als uit Gods hand 14 en met wie je samen
de Heere kunt dienen. En sla goede raad van je ouders niet in de wind.

3. Ne enige tijd komt ook de dag waarop Abraham afscheid moet nemen van
het aardse leven. Hij is 175 jaar oud geworden.

Wie is er, die de slaap des doods niet eens zal slapen;
Wie redt zijn ziel van ’t graf? Ach, help ons als tevoren (Ps. 89: 19 )ber.)

Abraham wordt begraven in de grot van Machpela waar ook Sara ligt (Gen.23
: 3vv; 75 : 7vv). Vervolgen we nog een ogenblik de levensgang (curriculum
vitae) van Izak en Rebekka. We lezen in Gen. 25 : 20, 21 en 28:. ‘En Izak was
veertig jaren oud, als hij Rebekka, de dochter van Bethuél, de Syriér, uit
Paddan-Aram, de zuster van Laban, de Syriér, zich ter viouw nam.’

Als Izak 60 jaar oud is geworden, nadat hij de HEERE zeer in de
tegenwoordigheid van =zijn huisvrouw gebeden heeft (want zij was
onvruchtbaar), laat de HEERE Zich van hem verbidden en wordt Rebekka, zijn
huisvrouw, zwanger.’ Zie Gen. 25 : 21. Rebekka baart vervolgens een tweeling:
Ezau en Jakob. En dan lezen we in vs. 28: ‘[zak heeft Ezu lief, ...maar Rebekka
Jakob’.

III. Lessen voor nu over de levensgeschiedenis/ geloof van Rebekka.

Het is niet mijn bedoeling om alles wat ons verhaald wordt in Gen. 25 hier te
verhalen. Ik volsta met op te merken, dat Rebekka geen vreemdelinge van het
geloof van Abraham en Izak is. Toch zijn er heel wat spanningen in hun

14 Zegt het huwelijksformulier niet, dat God bruid en bruidegom als met Zijn hand
samenvoegt?!

13



huwelijk, ondanks het stralende begin. ‘De gehuwden ondervinden velerhande
tegenspoeden en kruis vanwege de zonde’ (huwelijksformulier). Zie vooral
onder 5.

4. Maar nu eerst nog een kort intermezzo waarvan we lezen in: Gen. 26 : 7, 8,
35. Een alledaags tafereeltje en een ‘liefdesaffaire’ die ons in de tijd waarin wij
leven, niet onbekend is. Izak krijgt te maken met een hongersnood in Kanaan.
Uit nood gaat hij dan naar Abimelech, de koning van de Filistijnen om daar
als vreemdeling te verkeren. God draagt hem op niet naar Egypte te gaan.1®
Maar wat overkomt Izak in Gerar? Hij ziet de mannen van Gerar met begerige
ogen naar Rebekka kijken. Rebekka is een vrouw met een knap uiterlijk (Gen.
26 : 7). Ik zeg gewoon, dat zij mijn zus is; denkt Izak; in feite is zij immers toch
ook als dochter van mijn oom (Laban) mijn familie. Maar als ik zeg, dat zij mijn
vrouw is, zullen de Filistijnse mannen mij zeker proberen te doden om haar te
bemachtigen.

Maar Abimelech kijkt op zekere dag door het raam en ziet, dat Izak zijn vrouw
even buiten diens tent aan het liefkozen is (zo Herz. Stat.Vert.). En dan moet
Izak voor de dag komen en zich voor Abimelech verantwoorden. Hij verwijt
Izak, dat zijn leugen slecht voor hem had kunnen aflopen, omdat een Filistijn
een poging had kunnen doen om bij Rekekka te slapen. Dan zou men zich in
het Filistijnse land aan Rebekka vergrepen hebben. Dit alles is in elk geval een
verhaal dat zeker niet in het voordeel van Izak kan worden uitgelegd.

» Een leugentje om bestwil is geen zonde. Maar we kunnen beter zeggen:
Er bestaan geen andere leugen dan leugens om bestwil; want niemand
liegt nu eenmaal om er slechter van te worden. Trouwens de leugen van
Izak was een misrekening. Als iemand onder ons gehuwd is met een
vrouw die knap is, moet hij zeker extra op zijn hoede zijn. De wereld om
hem heen wil die vrouw ook wel hebben.

De passage die we hier behandelen eindigt met wat we lezen over Ezau die,
toen hij 40 jaar oud was, trouwde met twee Hethietische vrouwen (Judith en
Basmath). Deze twee nemen de religieuze herkomst en familierelatie van Ezau
blijkbaar op de koop toe. Ook lezen we in Gen. 26 : 35: ‘En deze waren voor
Izak en Rekekka een bitterheid des geestes.’

» Heidendom in onze tent, toen en nu, levert de grootste vervreemding op;
vervreemding tussen ons en God, vervreemding onderling. Zulk
heidendom in de familiekring is zeker voor godvrezenden zowel een
gedurige kwelling alsook een uitnodiging om te getuigen van de hoop die
in ons is.

5. Over Jakob en Ezau gesproken. Zie Gen. 27 :5, 6, 11, 15, 42, 46.

¥ Vgl. Gen. 20 :1 waar we lezen, dat ook Abraham als vreemdeling in Gerar had
vertoefd. Later (Gen.42 : 1vv) gaan Jakobs zonen t.t.v. een hongersnood wel naar
Egypte, oudtijds ‘de korenschuur van het Midden Oosten’ genoemd..

14



Izak en Rebekka zijn het lang niet altijd met elkaar eens over hun kinderen.
Jacob is Rebekka’s lieveling, Ezau wordt door Izak voorgetrokken. Ja, tenslotte
deinst Rebekka er niet voor terug om zelfs haar blinde man op zijn oude dag
te bedriegen met de bedoeling, dat Jacob toch maar de eerstgeboorte - zegen
zal krijgen.

Het navolgende geeft in het kort weer, welke rol Rebekka daarin speelt. Op een
al zeer respectabele leeftijd wordt Izak volledig blind. Hij roept zijn oudste zoon
(Ezau), en vraagt hem op jacht te gaan en een hert te schieten, om daarvan te
eten. Daarna wil hij Ezau zegenen.
Maar terwijl deze op jacht is, bedenkt
moeder Rebekka een list. Laat Ezau
zijn handen en armen bedekken met
een geitenvel. Dan zal hij, zonder dat
zijn blinde vader het doorheeft, zich
kunnen voordoen als Ezau en geeft
Izak hem de zegen van een
eerstgeborene. Daarmee zal hij dan
ook de belangrijkste erfgenaam zijn 16.
Als Ezau thuiskomt en het bedrog
ontdekt, is hij woedend.

Op dringend advies van moeder Rebekka en van Izak, maar vooral uit vrees
voor de boosheid van Ezau gaat Jakob dan tenslotte zijn ouderlijk huis
verlaten voor heel lange tijd. Zie Ex. 28 : 5. Hij gaat naar Haran/ Paddan-Aram
waar Laban, Rebekka’s broer woont. Zie Gen. 27 : 42-46. Rebekka stimuleert
dat door te zeggen, dat ze een afkeer heeft van haar leven vanwege de dochters
van de Hethieten en dat ze absoluut niet wil, dat Jakob met een van die
dochters door het leven gaat. Maar het is intussen wel de laatste keer, dat
Rebekka Jakob heeft gezien.

De eerstgeboorte — zegen is onder Israél ook van zoveel belang, omdat de
beloofde Messias naar Gods belofte in de weg van deze zegen zou komen. En
dat is immers het hoogste goed. Niet het recht op het meeste aards geluk en
voorspoed speelt bij vromen als 1zak en Rebekka de hoofdrol, zoals bij Ezau.
Vgl. de belofte van Gen. 15 : 4 - 6.

» In feite hebben Rebekka en Jakob de eerstgeboorte - zegen die Izak aan
Ezau denkt te geven, met list en bedrog aan Ezau ontvreemd. Dat is
diefstal op grote schaal. Dat blijft staan ondanks het feit, dat de
genoemde zegen door God aan Jakob en niet aan Ezau gegeven wilde
hebben. God volvoert dwars door menselijke schuld en falen Zijn raad.
Dat Jakob zijn beminde moeder Rebekka nooit meer heeft gezien, zal
hem steeds herinnerd hebben aan het bedrog van zijn blinde vader.

*In de afbeelding: Izak zegent Jakob (schilderwerk van Govert Flink, ca.1638).

15



In Gen. 29 : 12 horen we nog van de ontmoeting van Jakob met Rachel.
Maar daarover en over wat er verder op volgde, schrijven wij in de
bijbelstudie over Rachel en Lea.

6. Tenslotte nog enkele afrondende opmerkingen uit het OT over het
levenseinde en begrafenis van de voedster van Rebekka en over Rebekka zelf.
In Gen 35 :8; 49 :31 lezen we:

* ‘En Deborah, de voedster van Rebekka, stierf, en zij werd bergraven onder
aan (ten zuiden van; HSV) Bethel, onder die eik, welks naam hij noemde:
Allon-Bachuth’ (die eik die hij de naam Eik van geween noemde; HSV). Gen.
35:8.17

* ‘Aldaar hebben zij Abraham begraven, en Sara, zijn huisvrouw; daar hebben
zij Izak begraven, en Rebekka, zijn huisvrouw, en daar heb ik (Jakob) Lea
begraven.’ Vgl. Gen. 49 : 31.

Dit is het laatste wat we over Rebekka in Genesis horen, nl. haar levenseinde.
‘Hoewel jonger dan Izak, die nog in leven is op een gevorderde leeftijd, als
Jakob terug is gekeerd in Kanadn, lijkt Rebekka een kwart eeuw later te zijn
gestorven We vernemen tenslotte alleen dit, dat zij wordt begraven in de grot
van Machpela. (Gen. 49 : 31). (ISBE)

Maar ook Izak sterft, 180 jaar oud, te Mamre bij Kirjat-Arba (Hebron), waar
ook zijn vader en moeder zijn gestorven. Hij wordt door zijn beide zoons, die
zich inmiddels met elkaar hebben verzoend, begraven.

» Ook in het Nieuwe Testament wordt een enkele keer over Rebekka
geschreven, nl. in Rom. 9 : 10 - 13: ‘En niet alleenlijk deze (Sara), maar
ook Rebekka is daarvan een bewijs, als zij uit een bevrucht was,
namelijk 1zak onze vader. Want als de kinderen nog niet geboren waren,
noch iets goeds of kwaads gedaan hadden, opdat het voornemen van
God, dat naar de verkiezing is, vast bleef, niet naar de werken, maar uit
de Roepende zo werd tot haar gezegd: De meerdere zal de minderen
dienen. Gelijk geschreven is: Jakob heb ik liefgehad, en Ezau heb Ik
gehaat.’

‘God volvoert dwars door menselijke schuld en falen Zijn raad.” Zo
schreef ik hierboven. Ik eindig met een uitvoerig citaat uit mijn boek
over de brief aan de Romeinen (over Rom. 9 : 10-13).

‘Van Izaak en Ismaél kan men zeggen, dat zij één vader, maar twee
verschillende moeders hadden (Sara, Hagar). Maar Jakob en Ezau hadden één
en dezelfde vader en moeder. En toch kan in dit geval ook Ezau weer niet
zeggen en met hem heel het volk van Edom dat van hem afstamt: 'Wijj zijn van

7 De rouw over haar dood en de herhaling van en vereeuwiging van haar herinnering
zijn de bewijzen, dat zij een getrouwe en zeer geachte slavin in Jakobs huis moet zijn
geweest (SBE vertaald).

16



Izak en Rebekka, dus kinderen der belofte; wij hebben recht op de naam Israél
en zelfs op het land van Israél.' Zo'n beroep op Izak gaat niet op.

Een vleselijke afstamming van Izadk en Rebekka is niet alles..God maakte
alleen Jakob tot een ‘kind der belofte’ en niet Ezau. En dat deed Hij niet, omdat
Jakob zo'n brave was en Ezau zo'n gemene jongen. Want als de kinderen nog
niet geboren waren, noch iets goeds of kwaads gedaan hadden, ... zo werd tot
haar (Rebekka) gezegd: 'de meerdere zal de mindere dienen' (vs. 1la en 12).
Ezau moest voor Jakob onderdoen. Waarom? Verkiezing van God. Opdat het
voornemen Gods dat naar de verkiezing is, vast bleef niet uit de werken, maar
uit de Roepende (vs. 11 b).

Zo werkt God

Zo werkt God. Zo heeft Hij Zijn gerechtigheid, zo vlekkeloos en ongeschonden,
voor 't heidendom ten toon gespreid. Zeg nooit meer, dat God aan Israél niet is
trouw gebleven. Als een verkiezende God is Hij aan Zijn volk trouw gebleven.
Als de Roepende. Niet op grond van werken.

Israélieten, wie zijn dat? Het zijn die Joden die naar dat verkiezend welbehagen
van God leven uit Zijn genade. Zo, ja z6 zet God Zijn zaak door. Zo heeft Hij
het altijd gedaan onder Zijn eigen volk. En zo zal Hij het blijven doen ondanks
Israéls ontrouw. Jakob heb Ik liefgehad en Ezau heb ik gehaat (vs. 13). Slijp er
de scherpe kantjes niet af.

Als God onder Israél erom bekend staat, dat Hij z6 handelt, in de weg van de
belofte en als de Roepende en Verkiezende, dan moet ik niet zeggen: 'God zal
het met mij wel anders doen.' Dan is juist aan de geschiedenis van Israél
bewezen, dat God alleen met Christus uit de voeten kan en dat Zijn heilsplan
niet afhangt van mijn beleefdheid om Hem aan te nemen of te verwerpen. God
verkiest. En dat gaat door. Hij maakt kinderen der belofte. En dat gaat door.
Het grote wonder is, dat dit onder Israél doorgaat.

En het grote wonder is ook, dat dit onder Grieken doorgaat. En het is tevens
een groot wonder, als dat ook onder ons doorgaat. Als ik ogen kreeg voor
Christus. Als ik die te haten ben, kind des toorns van huis uit, een kind van
God kan heten. 'Jakob heb ik liefgehad.' Dat krijg ik nooit meer klein. Dat is
uitverkiezing. En daaraan kan ik zien, dat Paulus in Rom. 1-8 geen verhaaltjes
heeft verteld. Maar dat de gerechtigheid Gods in Christus en in het geloof in
Hem openbaar komt. Juist in Israél. God gaat door. Het Israél van Gods
verkiezing is het bewijs. En Arabieren en Edomieten, al zijn zij van huis uit
geen kinderen der belofte, en u en ik, al zijn wij van nature kinderen des
toorns, kunnen er dank zij die verkiezende genade van God ook bij gaan
behoren. Maar dan wel in tweede instantie. Want Israél blijft Gods eerste keus.’

IV. Gespreksvragen t.d.v. Bijbelstudie in Bijbelstudiegroepen

1. Abraham wil volstrekt niet, dat zijn zoon Izak gaat trouwen met een vrouw
uit het land Kanadn dat God aan hem en zijn nageslacht heeft beloofd, maar
waar Zijn kinderen zich niet mogen vermengen met de daar wonende
heidenvolken. Zie hierover vraag 6 van de voorgaande Bijbelstudie.

17



2. De bemiddelende rol die Eliézer vervult in het zoeken van een vrouw voor
Izak, zal in die dagen zo vreemd niet zijn geweest. Trouwens, is het in onze
dagen ook niet zo, dat iemand (een vriend bijv.) goed kan bemiddelen in het
zoeken van een toekomstige echtgenoot/ echtgenote? Zou het wel wijs zijn, als
je als jong iemand op zaterdagavond tot diep in de nacht het gezelschap van
jongeren zoekt in een cafe? Onze kinderen kunnen ook ‘een bitterheid des
geestes’ voor hun ouders zijn.

3. De wijze waarop Eliezer in contact kwam met Izaks toekomstige echtgenote
Rebekka is vol van wonderlijke leidingen van God. Abrahams knecht en ook
Izak konden stellig hartelijk instemmen met wat ons huwelijksformulier
betuigt, nl. dat God man en vrouw ‘als met Zijn eigen hand bij elkaar brengt
en hen verzekert van Zijn gewisse hulp in hun kruis vanwege de zonde.’

Zou u uit uw eigen leven ook zulk soort aan- of vinderwijzingen van Godswege
kunnen aanwijzen m.b.t. uw huwelijk?

4. I1zak was in veel opzichten een ander mens dan zijn vader Abraham en dan
zijn zoon Jakob. Izak had zich reeds als klein kind gewillig door vader
Abraham op een altaar laten binden. Izak had slechts één vrouw (Rebekka) als
echtgenote in tegenstelling tot zijn vader en zonen. Zonder twijfel was de komst
van de kamelen met Rebekka op een van die kamelen een ware
gebedsverhoring. Zie Gen. 24 :63vv. Deze inzet van Izaks huwelijksleven
typeert deze aartsvader. In welke dingen in Izak en Rebekaa en in hun leven
zou u een voorbeeld willen zien? In welke dingen van Rebekka’s leven wellicht
ook weer niet?

S. In Gen. 25 : 28 lezen we, dat Izak Ezau liefhad..., maar dat Rebeka Jakob
liefhad’. Zat hem dat in de totaal van elkaar verschillende karakters van die
beide jongens? (Ezau een woesteling, Jakob een zachtmoedig mens). Is het
soms ook niet begrijpelijk, dat een vader of moeder een kind voortrekken?

6. Ook Izak zei bij gelegenheid (Gen. 26 : 7), dat zijn vrouw zijn zuster was (net
als Abraham). Om te voorkomen, dat Rebekka ‘geschaakt’ zou worden. Dat
was een halve waarheid (Rebekka was Izaks vrouw, zij was tevens een dochter
van Nahor, broer van Abraham). Maar is een halve waarheid niet ook een hele
leugen? Of is een leugentje om bestwil geen zonde?

7. De gestolen zegen die Jakob verkreeg (door bedrog) was tegelijk exact wat
God met Jakob voorhad, nl. om hem in Zijn goddelijk heilspan te gebruiken
als middel om de Messias voort te brengen. Hoe zijn die twee dingen met elkaar
te rijmen?

8. Waarom wordt Jakob in Rom. 9 : 10 —-13 Gods ‘gunsteling’ (kind der belofte)
genoemd? Ezau was ook een kind van Rebekka; maar hij was geen ‘gunsteling’
van God. Was dat, omdat Jakob vroom was en Ezau een woesteling? Kunnen
we zeggen, dat Jakob er een voorbeeld van is, dat God vrijmachtig en soeverein

18



handelt en daarbij geen basis zoekt in capaciteiten of kwaliteiten van enig
mens? Lees daarover eens Dordtse Leerregels hoofdstuk 1 paragraaf 6 en 10.

19



C. DE VROUWEN VAN JAKOB: RACHEL en LEA (OT + NT)

In het navolgende gaat het over Rachel en Lea, vrouwen van de aartsvader
Jakob van wie wij vele malen lezen in het Oude Testament en ook een enkele

keer in het Nieuwe Testament (Hebreeuws 9= 185 )

I. Tekstgegevens

Teksten Rachel in het boek Genesis
= Gen.29 :6, 9-12,16-18, 20,25,28-31;30:1,2,6-8, 14, 15, 22,
25;31:4,14-19,32-34;33:1,2,7;,35:16, 19, 20, 24, 25; 46 :19,
22,25;48: 7

Teksten Rachel in Ruth, 1 Samuél, Jeremia en MattheUs.
= Ruth4:11;1 Sam. 10 :2; Jer. 31 : 15; Matth. 2 : 18.

Teksten Lea in Genesis
= Gen.29:16, 17,23 -25,30,31;30:9-20;314, 14,33;,33:1, 2,7,
34 :1;35:22,26;46 :15, 18;49:31; Ruth 4 : 11.

II/ I11. Uitleg van de opgesomde teksten en lessen voor ons

1. Als Jakob door een list (van moeder Rebekka) de eerstgeboorte zegen van
zijn vader Izak heeft gekregen in plaats van
Ezau, slaat hij op de vlucht en komt na veel
belevenissen onderweg (o.a. zijn droom in
Bethel) tenslotte bij een waterbron in
Mesopotamié terecht. Daar ontmoet hij een
herderin die Rachel heet, de dochter van zijn
oom Laban, de Aramees. Zij komt daar haar
kudde kleinvee drenken. Hij helpt haar de
grote steen die op de opening van de put ligt,
weg te nemen. God heeft zijn weg zo geleid,
dat hij juist bij de familie van zijn vader en bijj
een dochter van zijn oom terecht komt. Als
Jakob haar ziet, - zo lezen we - kust hij
Rachel. De tranen stromen hem over de
- wangen. Even later is hij een welkome gast
die in het gezin van oom Laban wordt opgenomen. Zie Gen. 29 : 6, 9 -12.

» We leren uit deze geschiedenis, dat de Heere ondanks bedrog en list van
onze kant, wonderlijk goed voor een vluchteling als Jakob zorgt. Hijj is
genadig en barmhartig

2. In de verzen Gen 29 : 16 — 18. 20, 25, 28 — 31 wordt ons verteld, dat Laban
twee dochters heeft: Lea de oudste en Rachel de jongere. ‘Lea heeft tedere ogen

20



(Herz. St.Vert.: fletse ogen), !® maar Rachel is schoon van gedaante, en schoon
van aangezicht. Van Jakob lezen we, dat hij Rachel liefheeft. Zo dat hij tegen
Laban kan zeggen: Tk zal u zeven jaren dienen, om Rachel, uw kleinste
dochter.” Laban stemt daarmee in. ‘Alzo dient Jakob om Rachel zeven jaren;
en die zijn in zijn ogen als enige dagen, omdat hij haar liefheeft’

En dan komt de eerste huwelijksnacht van Jakob met zijn geliefde (gesluierde)
Rachel. Maar wat lezen we dan? Als Jakob de volgende morgen zijn ogen
opendoet, blijkt Laban hem bedrogen te hebben. In plaats van Rachel heeft
deze zijn oudere dochter Lea uitgehuwelijkt aan Jakob. ‘En ziet, het was Lea’.
Hij protesteert hevig. Maar tevergeefs. Laban heeft een mooi verhaal. Nee, zo
zegt hij, zo doen we hier niet; men geeft hier niet de jongste voor de
eerstgeborene ten huwelijk. Weet je wat, je blijft nog weer zeven jaar bij mij
werken; dan krijg je ook Rachel. Zo gezegd, zo
gedaan. We lezen: ‘En hij (Jakob) ging ook in tot
Rachel, en had ook Rachel liever dan Lea; en hij
diende hem nog andere zeven jaren.’ 19

Helaas evenwel blijkt Rachel onvruchtbaar te zijn
(Gen. 29 : 30, 31) in tegenstelling tot Lea, de
minder geliefde; zij krijgt kind op kind: Ruben,
Simeon, Levi, Juda (Gen. 29 : 32-35). De
baarmoeder van Lea wordt door de Heere steeds
geopend. Wilde God door dit alles duidelijk maken,
dat Hij niet instemde met de achteruitzetting van
Lea door Jakob?!En nadat Lea opgehouden had te
baren, gaf zij haar slavin Zilpa aan Jakob tot viouw
en deze kreeg ook nog eens kinderen, nl. de volgende zonen: Gad, Aser,
Issaschar, Zebulon, en een dochter Dina 20 (Gen. 30 : 9 -21; 35 : 26); zie ook
Gen. 46 :15, 18..21

18 Uit ISBE, sub Lea (vertaald): Ons wordt verteld, dat haar ogen teer waren (m»7,
rakkoth). Gesenius vertaalt het met: week/ zacht; de Septuagint heeft aoBeveig,
asthenet. Zij was kennelijk zacht van gezicht, maar bepaald niet: kortzichtig) (vgl.
Vulgaat)....Dit wordt wel genoemd: een in het oog vallend deel van vrouwelijke
schoonheid.. Josephus (Ant., I, xix, 7) zegt van haar: tnv oy1iv oUK gUnpenm,ten opsin
ouk euprepe, wat veilig vertaald kan worden met: Zij had geen knap uiterlijk.

Het schijnt, dat Lea in het gewone leven iemand was van een diep gewortelde
vroomheid en daarom beter geschikt om een instrument te zijn om de plannen van
JHWH uit te voeren dan haar knappe, maar werelds gezicht zuster Rachel Ik vraag
me hierbij wel af, of hier terecht van Rachel wordt gezegd, dat zij een wereldsgezind
iemand was.

¥ Over de zgn. polygamie onder de toelating van God, zie ook onze Bijbelstudie over
Abraham en Sara/ Hagar.

20 ITn Gen. 34:1vv wordt ons verteld, dat Dina erop uittrok om bij de meisjes van het
land te gaan kijken. Met alle gruwelijke gevolgen van dien: haar verkrachting door
Sichem, de zoon van de Heviet Ik laat hier het verhaalde in Gen. 34 buiten
beschouwing.

21 In de afbeelding:: Rachel en Lea, een visioen uit Dantes Canto XXVII (Divina
Comedia) van Gabriel Rosetti; 1855.

21



» Heeft Jakob misschien, toen hij het bedrog van zijn oom Laban ontdekte
ook een herinnering in zich voelen bovenkomen aan het bedrog van zijn
blinde Vader Izak?! T.z.t. toont de Heere ons als in een spiegel het kwaad
dat wij zelf bedreven. Dan is het: de bedrieger (Jakob = bedrieger)
bedrogen. Tot onze vernedering.

» Bovendien: wat heeft een schoon uiterlijk (als van Rachel) voor waarde.
Laat dat vooral de basis van een huwelijk niet zijn.

» Wij moeten aan wat we hierboven lazen over het dubbele huwelijk van
Jakob (met Lea en Rachel) vooral geen voorbeeld nemen. Ook niet aan
wat we lezen over de slavinnen die Laban aan zijn beide dochters Lea en
Rachel geeft. Aan Lea geeft hij Zilpa en aan Rachel Bilha. Vgl. Lev. 18
:18 waar God later aan Israél huwelijken als van Jakob uitdrukkelijk
verbiedt. Het was zeker ook in strijd met de scheppingsorde van het
monogame huwelijk (Gen. 2 : 21 -24). Aldus dr. G. Ch. Aalders in de
Korte Verklaring op Genesis/ tweede deel; Kampen vijfde druk; blz. 213.
In de tijd van het Nieuwe Testament zijn zulke huwelijken door God
bepaald verboden. Het is van den beginne alzo niet geweest. Dat geldt
ook van onze tijd waarin veel mannen aan meer dan een vrouw niet
genoeg hebben.

Polygame huwelijken zijn in de tijd van de aartsvaders door God slechts
verdragen. Hoeveel spanningen, onderlinge afgunst en ruzies dat
opleverde, wordt ons genoegzaam beschreven in boven genoemde
Schriftgedeelten. In onze tijd kunnen we daaraan nog toevoegen: moord
en doodslag. De media zijn er vol van.22

» Kinderloosheid als van Rachel is ook in onze dagen voor vrouwen die
graag moeder willen worden, een zwaar kruis. Dat was het in de tijd van
de vromen onder het oude verbond zeker ook, mede omdat men
daardoor geen hoop kon hebben ooit door God gebruikt te worden als
een schakel in de lijn van de Messiasverwachting. Dat zware kruis van
de kinderloosheid kan alleen in Gods kracht gedragen worden. Later
heeft de Heere dit kruis voor Rachel bepaald weggenomen. Zo doet Hij
dat vaker. Hoeveel echtparen wachten soms op hoop tegen hoop tien of
meer jaren op de kinderzegen?! Totdat God uitkomst geeft. En dan loven
we de Heere de grote Hoorder der gebeden.

3. We vervolgen nog een ogenblik het verhaalde in Gen. 30 :1, 2, 6 - 8, 14. 15,
22,25;31:4, 14-19, 32 - 34.

In dit gedeelte wordt ons beschreven, welke kinderen er alzo geboren worden
uit het huwelijk van Jakob en welk een spanning het teweegbrengt, dat Lea
wel kinderen krijgt, maar Rachel niet. Rachel is bepaald vreselijk jaloers op

22 ‘The evil of polygamy is apparent from the dismal rivalry arising between the two
sisters, each seeking by means of children to win the heart of Jacob.” Aldus Keil-
Delitzsch in ISBE, sub Rachel.

22



Lea, als zij de kinderen van Lea in haar tent ziet spelen. Verbitterd voegt zij
haar man toe: ‘Geef mij kinderen! of indien niet, zo ben ik dood.” Dat neemt
Jakob haar natuurlijk hoogst kwalijk. Rachel denkt toch zeker niet, dat hij
God is?!. Vgl. Gen. 16 : 2vv.

En dan doet zij iets dat Jakob wellicht enige bevrediging kan geven. Rachel
geeft haar slavin Bilha aan hem om met haar gemeenschap te hebben. Als dat
wat oplevert, zal het kind dat daaruit geboren wordt en dat zij op haar schoot
mag koesteren, als Rachels kind gelden.

Vervolgens wordt er na enige tijd een zoon geboren. Dan noemt Rachel hem.
Rachel ziet het als een Godsgeschenk (vs.6); gelukkig. En daarmee houdt het
niet op. Bilha baart Jakob een tweede zoon: Naftali (Ik heb het van mijn zus
gewonnen). Daarna volgt Lea het voorbeeld van Rachel, als zij ziet, dat zij zelf
geen kinderen meer krijgt. Ook zij heeft een slavin: Zilpa. Die krijgt ook een
beurt om het bed te delen met Jakob. En dan komen daaruit voort: Gad, Aser,
Issaschar, Zebulon en Dina.

Tenslotte — o wonder — opent de Heere ook de baarmoeder van Rachel. Hijj
neemt haar schande weg. Jozef wordt geboren; met hem gaat er hoop leven in
Rachels hart op een tweede zoon. Zie Gen. 30 : 22 - 24.

Intussen is er iets heel merkwaardigs gebeurd. Zie Gen. 30 : 14 — 16. Een soort
intermezzo. We lezen ervan in de verzen 14 tot 16 van Gen. 30. Het is de tijd
van de tarweoogst. Ruben 23, Lea’s oudste zoon vindt in het veld liefdesappels
(Dudaim) die hij aan zijn moeder geeft: vruchten waaruit een zg. liefdesdrank
wordt bereid die - naar een verklaarder schrijft - een prikkelende werking op
de geslachtsorganen hadden en de vruchtbaarheid van de vrouw moesten
bevorderen. Rachel vraagt aan Lea enige liefdesappels van haar (Lea’s) zoon
(Gen. 30 : 14 — 16). En deze biedt Rachel in ruil voor de appels aan, dat zij
(Lea) een nachtje bij haar man Jakob mag slapen. En wat gebeurt er
vervolgens? Lea wordt zwanger en baart een zoon, Issaschar Gevolg van de
werking van liefdesappels? Of is het God die hierdoor laat merken, dat Hij
opkomt voor de minder geliefde Lea aan wie Jakob niet had gegeven wat haar
toekwam?

» Het is allemaal inderdaad bepaald niet verheffend en zeker ook niet
navolgenswaardig. Echter..dat God Lea opnieuw een kinderzegen geeft,
laat wel zien, dat Hij op Zijn tijd kiest voor een minder geliefde en daarbij
niet kijkt naar schoonheid en wat het oog biedt. Een les die schone,
maar ook minder schone vrouwen niet moeten vergeten. Hoe vaak smelt
schoonheid van de mens niet weg als een mot. En hoezeer zegent God
een godvrezende vrouw boven alle make-up die de mens voor de wereld
aantrekkelijk maakt.

2 Van Ruben wordt In Gen. 35 : 22: gezegd: ‘En het geschiedde, als Israél in dat land
woonde, dat Ruben heenging, en lag bij Bilha, zijns vaders bijwijf; en Israél hoorde
het.” Bloedschande die Ruben zwaar moet worden aangerekend.

23



4. En dan na ruim twintig jaren in Paddan Aram vertoefd te hebben, staat
Jakob met de zijnen op het punt om huiswaarts te keren. Jakob heeft schoon
genoeg van alle ellende die hem is aangedaan door oom Laban (de Syriér). Wij
geven hier geen uitvoerig verslag van wat ons in Gen. 31 daarover wordt
verteld. Jakob roept op Gods bevel Rachel en Lea en al zijn bezit aan vee bijeen
(Gen. 31 : 4vv.; 14vv). Hij zet ze op kamelen en vertrekt richting Bethel en het
hem beloofde land, richting ook van vader Izak. Het verblijf bij Laban en de
zijnen heeft bepaald lang genoeg geduurd. Jakob reist huiswaarts. Tot in
Gilead waar een gedenkteken wordt opgericht. Laban moet het niet wagen om
dat te passeren in zijn achtervolging van Jakob.

Hij verwijt Jakob nog, dat deze hem niet eens de gelegenheid heeft geboden
om zijn dochters ten afscheid te kussen en
dat Jakob zijn afgoden gestolen heeft. Wat
zegt u? Uw goden gestolen? Man, doorzoek
alles wat ik hier aan bezit heb en als je bij
iemand jouw goden vindt, zal hij sterven. En
dan gebeurt er iets dat bepaalde vreselijk is.
Wie is daar buiten de doorzochte tenten op
haar kameel blijven zitten? Rachel. Ik kan er
niet af, zegt ze. ‘Het vergaat mij naar de wijze
van de vrouwen.’

Maar Rachel heeft iets gedaan dat haar niet
siert. Gen. 31 : 34vv vertelt ons, dat zij inderdaad de afgodsbeeldjes van Laban
heeft gestolen. Ze heeft die verborgen in het zadel van de kameel waarop zij
zit. 24

» Dat Rachel het kruis van de kinderloosheid/ onvruchtbaarheid niet
steeds godvruchtig gedragen heeft, blijkt uit haar verbittering.. Zij
schreeuwt a.h.w.. om kinderen en roept tot Jakob: Geef mij kinderen en
zo niet, dan ben ik liever dood. Ook wij lopen gevaar om verbitterd te
worden in plaats van te buigen onder het kruis van kinderloosheid,
wanneer de Heere ons dat oplegt. Trouwens, God heeft vele andere
mogelijkheden om ons zinvol te doen leven, ook zonder kinderen.

» Dat Rachel de terafim die als een soort huis- en beschermgoden mogen
worden gezien, angstvallig had meegenomen, bewijst ook, dat zij
bepaald nog het een en ander aan heidendom uit Paddan Aram heeft
meegenomen en er ook niet van af wil. Zie o.a. Gen.31 : 19; 34vv..

Hoezeer zijn ook moderne mensen van de 21¢ eeuw verknocht aan het
heidendom en de afgoden van eertijds en van deze tijd in allerlei vormen.
Denk alleen aan de verering van sterrenbeelden. Maar ook vinden we
nog steeds allerlei amuletten in auto’s en bijv. in een hoefijzer, waarmee

2 In de Korte verklaring lezen we over de terafim, dat uit vs. 30 blijkt, dat deze als
‘coden’ werden gezien. Er wordt verwezen naar Richt. 17 : 5; 18 : 14vv 1 Sam. 15 :
23; 19 : 13, 16; 2 Kron. 23 : 24; Ezech.21 : 21; Hos.3 : 4; Zach. 10 : 2.

24



mensen zich denken te kunnen afschermen tegen kwade invloeden van
buiten. 25

5. En dan, na een lange en vermoeiende reis is Jakob met de zijnen in het
beloofde land (zijn thuisland) aangekomen. Daar gaat hij Ezau zijn broer
ontmoeten. Die trekt hem tegemoet met 400 man. Maar eerst is daar nog aan
de rivier de Jabbok waar hij een ganse nacht met God worstelt in Pniél (Gen.
-~ 32 : 24vv). Daar krijgt hij ook zijn
nieuwe naam, Israél = ‘u hebt vorstelijk
met God en mensen gestreden, en hebt
overwonnen’. Hij kan er weer tegen.
Maar hoe zal het weerzien van Ezau
aflopen? Hij stelt zich  uiterst
behoedzaam op. Hij verdeelt zijn
kinderen over Lea, Rachel en zijn beide
slavinnen (Ex. 33 :1). De slavinnen en
hun kinderen komen vooraan te staan,
Lea en haar kinderen daarachter en

B Rachel en Jozef daar weer achter (vs. 2).
Rachel en Jozef zullen Ezau als laatsten begroeten. Zij buigen zich respectvol
voor Ezau neer. (vs. 7).

6. Wij onderbreken de reisverslagen van Jakobs thuisreis in het boek Genesis
een ogenblik. Om tenslotte verder alleen aandacht te geven aan wat er verteld
wordt over Rachel. En dat is iets aangrijpends. Zie Gen. 35 : 16, 19, 20, 24,
25. Het gezelschap is zojuist vertrokken uit de landstreek van Bethel, het huis
Gods waar God met hem gesproken had. Nog enkele kilometers scheiden hen
van Efrath/ Bethlehem.

Rachel is in verwachting en reeds kondigt zich de geboorte van haar tweede
kind aan. 26 Wat een voorrecht! Ja, maar de bevalling gaat bepaald niet naar
wens. Met de geboorte van Jozef ging het zo goed. Maar nu...?! ‘Stil maar’, zegt
de vroedvrouw, ‘wees niet bang; ook deze keer heb je een zoon.” Maar Rachel
kan er slechts een enkel ogenblik van genieten (?). Zij is stervende. Nog één
woord komt erover haar stervende lippen: Ben-oni — smartenkind. Noem hem
zo maar, Jakob. Blijf levenslang, telkens als je dit jongetje bij zijn naam (Ben-
oni) noemt, aan dit pijnlijk en verdrietig uur denken. Zij weigert zich in haar
doodsnood te laten troosten. Maar wat zegt Jakob? Moet hij zijn leven lang bij
het uitspreken van de naam van dit kind herinnerd worden aan dit smartelijke
gebeuren, aan het verlies van zijn Rachel die hij zo onuitsprekelijk lief had.
Nee, duizend keer nee. 27. Zie Gen. 48 : 7.

% Bij Keil-Delitzsch in ISBE lezen we over Rachel en haar teraphim: ‘She hoped by
securing the household gods of her father to bring prosperity to her own new
household....” (Gen_35:2-4)..

26 Zie ook de preek over Gen. 35 :18 in mijn website, sub homiletica OT.

27 Dit is de plaats tussen Jeruzalem en Bethlehem (Efrata) aan de zijde van de weg
waar nog steeds volgens een oude traditie de graftombe van Rachel, Jakobs geliefde

25



Moeder Rachel treurt, vader Jakob juicht. Verwonderd roept hij uit: ‘Ben-
jamin, dat is: zoon van de rechterhand.’ Iedereen zal weldra vragen: ‘En wat
was Rachels laatste woord?’” En dan moet het eruit: ‘Smartenkind’. Maar
Jakob overstemt in ondoorgrondelijke geloofstaal de doodskreet van zijn liefste
Rachel.

» De dood gaat door tot alle mensen. En hoe plotseling komt een mens er
soms voor te staan. Is het leven meer dan een tranendal, een
vreemdelingenbestaan, een doorreis? Ja, door mijn zonde is de dood in
de wereld gekomen. Mij past diepe vernedering en ootmoed. Maar wat
doet het geloof? Het kan zich bij dit alles niet neerleggen. Het ziet op de
Man van smarten, op de meerdere Benjamin, de Zoon van Gods
rechterhand. Hij is ook opgestaan als Overwinnaar van dood, graf en
hel. In Efrata’s velden hebben de engelen er al van gezongen.

7. Het zingt allemaal ook nog even rond in het boek Genesis en enkele andere
teksten in het OT.: over Rachel en haar grote God. We lezen in Gen. 46 : 19,
22 en 25: ‘De zonen van Rachel, Jakobs huisvrouw, Jozef en Benjamin’ (vs.
19); ‘dit zijn de zonen van Rachel die Jakob geboren zijn; alle te samen veertien
zielen’ (vs. 22); ‘dit zijn de zonen van Bilha, die Laban aan zijn dochter Rachel
gegeven had; en zij baarde dezelve aan Jakob; zij waren alle zeven zielen’
(vs.25). En in Gen. 48 :7: ‘Toen ik nu van Paddan Aram kwam, zo is Rachel bjj
mij gestorven in het land Kanaén; op de weg, als het nog een kleine streek
lands was om tot Efrath te komen; en ik begroef haar aldaar aan de weg van
Efrath, welke is Bethlehem.’ Dat is een half uur verwijderd Noordwestelijk van
Bethlehem.

Jaren later wordt er nog over gesproken in de poort van Bethlehem (Ruth 4 :
11), waar het volk en de oudsten zeggen: ‘Wij zijn getuigen; de Heere make
deze vrouw (Ruth) die in uw (Boaz’) Jhuis komt als Rachel en als Lea, 28 die
beiden het huis van Israél gebouwd hebben; en handel kloekelijk in Efrata en
maak uw naam vermaard in Bethlehem.” En tenslotte valt er ook in 1 Samuél
nog een keer haar naam (1 Sam. 10 : 2): ‘Als gij heden van mij gaat, zo zult gij
twee mannen vinden bij het graf van Rachel aan de landpale van Benjamin, te
Zelzah’.

8. Tenslotte. In Jeremia 31 : 15 en Matthelis 2 :18 komt nog een enkele keer
de naam van Rachel ter sprake. We bespreken eerst kort Jer. 31: 15 en daarna
Mattth. 2 : 18.

In Jer. 31 :15 lezen we: Zo zegt de Heere: Er is een stem gehoord in Rama,
een klage, een zeer bitter geween; Rachel weent over haar kinderen; zij weigert

vrouw is te vinden. Hij begroef haar daar nadat zij gestorven was bij de bevalling van
Benjamin. Later is hier een moskee boven gebouwd. Zie Gen. 35: 16 - 20 / 5mm iglgimie)
paxn

28 In Gen. 49 : 31 wordt Lea het laatst genoemd in het boek Genesis. Hier spreekt

Jakob op zijn sterfbed, dat hij Lea begraven heeft in de grot van Machpala. Zie ook
ISBE, sub Leah. Lea is bij het nageslecht dus nimmer vergeten.

26



zich te laten troosten over haar kinderen, omdat zij niet zijn.” Jeremia is de
profeet van de klaagzangen. Hij is de man die ‘gebroken is vanwege de breuk
van de dochter van zijn volk’ (Jer. 8 : 21).

Jeremia ziet ze staan: de duizenden van Israél, klaar om gedeporteerd te
worden in ballingschap. God straft Zijn volk.. Hoor wat Jeremia zegt: ‘Er is
een stem gehoord in Rama, een klage, een zeer bitter geween; Rachel weent
over haar kinderen; zij weigert zich te laten troosten over haar kinderen, omdat
zij niet zijn’ (Jer.31 : 15). De profeet wordt herinnerd aan wat Rachel de
stammoeder van Israél heeft meegemaakt, toen zij de laatste adem uitblies bij
de bevalling van haar tweede zoon, Benjamin. Jeremia ziet Rachel a.h.w weer
voor zich in die menigte Israélieten die op het punt staan weggevoerd te
worden.

Het is in Rama, in de stam Benjamin, niet ver van
Bethlehem vandaan. Wat een ‘drama’. Rachel huilt; haar
' tranen zijn niet te drogen. Ze vloeien nog steeds over haar
wangen, als zich dit drama aan Israél voltrekt. De
geschiedenis herhaalt zich. Rachel treurt om haar kinderen
die niet meer zijn. En hoezeer heeft zich dit nog weer later
ook herhaald. Toen het volk van God na 70 n.Chr. door de
Romeinen uit hun land is verbannen en over de wereld heen
- is geslagen, zoveel eeuwen lang. Tot in de zg. holocaust
. (Shoah) in de vernietigingkampen van de Nazi’s.

Gelukkig mag de profeet het ook uitroepen: ‘Bedwing uw
stem van geween en uw ogen van tranen...want zij zullen uit
des vijands land wederkomen’ (Jer. 31 : 16). We denken hier
aan 1948, toen God Zijn ellendigen uit de wereld deed
terugkeren naar het land der belofte. Hoe groot is die God
Die een belofte van zoveel eeuwen geleden, door Jeremia uitgesproken, 2000
jaar na Christus nog in vervulling doet gaan.

Ook in Matth. 2 : 18 wordt de evangelist MattheUs erbij bepaald, hoe Israél uit
de ballingschap is weergekeerd naar het beloofde land. Maar tegelijk, hoezeer
het Godsvolk bloedde uit duizend wonden, toen het de ballingschap inging.
Iets soortgelijks ziet Matthelis gebeuren, als hij ziet wat de wrede Herodes (de
grote?!), de Edomiet (nakomeling van Ezau) in Efrata doet. Zijn soldaten ziet
hij daar rondgaan om alle kleine kinderen van beneden twee jaar te doden (om
zeker te zijn van zijn moord op Jezus), dan is Israél weer opnieuw mikpunt
van haat en vijandschap. En dan...kijk; Matthelis kan zijn ogen haast niet
geloven. Hij ziet met Jeremia weer die wenende Rachel, de stammoeder van
Jozefs en Benjamins nakomelingen, op de grens van Noord Israél en Juda. Hij
hoort haar bange doodsklacht: ‘Een stem is in Rama gehoord, geklag, geween
en veel gekerm. Rachel beweent haar kinderen en wil niet vertroost wezen,
omdat zij niet zijn’ .29

2 In de afbeelding: Rachel weent om haar kinderen (Stephen Giertson, 1991)

27



» Ik herinner me wat een Joodse psychiater vertelde in een interview met
hem in Yad Wasjem. Hij vertelde van de Joodse kinderen van een
concentratiekamp in Polen die door de Nazi’s aan de rand van hun
grafkuil neergeschoten werden, toen zij hun dodengang daarheen
hadden gemaakt onder het zingen Psalm 23 (‘Al ging ik ook door een dal
van de schaduw des doods, ik zou geen kwaad vrezen). Daar was ook
een kleine Rachel bij: in de armen van prof. Langer. Het gebeurde in
november 1941 in Kameneck - Podolsk (Polen). 30

Hoog boven alle doodsdreigingen uit mag het oud-profetisch woord van
Jeremia blijven staan: ‘Bedwing uw stem van geween.’ Laat dat ons laatste
woord zijn over de stervende/wenende Rachel en over haar nageslacht. Er is
hoop, ook voor het Godsvolk dat nu weer mag wonen in Jeruzalem en in
Efrata’s velden. De Heere laat niet varen het werk dat Zijn hand begon.

Als de Heere dat niet aan Israél waar zou maken, waar zouden wij blijven, wij
die uit de heidenen zijn?

IV. Gespreksvragen t.d.v. Bijbelstudie in Bijbelstudiegroepen

1. Jakob moet na het bedrog van zijn blinde vader vluchten naar Mesopotamié.
Daar vindt hij een gastvrij onthaal. Hoe ligt dat vandaag met al die
vluchtelingen die uit diezelfde streek (Irak) een veilig heenkomen zoeken in
Europa en wat is onze roeping in deze?

2. Als Jakob Rachel voor het eerst ontmoet bij een waterput, geeft hij haar een
kus. Was dit liefde op het eerste gezicht? Hoe is het dan te verstaan, dat hij
met liefde tweemaal zeven jaren dient om Rachel de zijne te kunnen noemen?

3. Waarom zou de Bijbelschrijver meer dan gewone aandacht geven aan het
feit, dat Lea ‘tere’ ogen had en Rachel een knap uiterlijk? Kunnen wij ergens
aan zien, dat God Zijn aftkeuring liet blijken over de ‘achteruitzetting’ van Lea?

4.In het bovenstaande noemde ik Jakob: een bedrogen bedrieger. Vindt u dat
terecht?

5. Vindt u het juist, als ik stel, dat polygamie in de tijd van het OT slechts
onder de toelating van God plaatsvond?

6. In onze eerste gemeente kregen de dokter en zijn vrouw een kind na 16
jaren gehuwd te zijn en de burgemeester na 12% jaar. Kan het zijn, dat wij na
lang wachten op de geboorte van een kind, te gauw de moed opgeven?

7. Hoe te oordelen over de verbittering van de kinderloze Rachel en de trots
van de kinderrijke Lea?

% Zie verder hierover de preek in onze website (homiletica) ad Matth. 2 : 18.

28



8. Is het feit, dat Rachel haar huisgoden meenam, toen zij haar ouderlijk huis
verliet, een bewijs dat zij vroom en werelds was tegelijk. Wat zouden terafim
voor ons nu betekenen?

9. Waar zou de gedachte, dat het eten van ‘liefdesappels’ (Dudaim) de
vruchtbaarheid bevorderd vandaan komen? Gaat het hier over iets meer dan
bijgeloof?

10. In Gen. 35 lezen we de aangrijpende geschiedenis over het sterven Rachel
tijdens de geboorte van haar tweede zoon en over haar begrafenis langs de weg
van Efrath.

* Hoe bestaat het, dat Jakob boven zijn grote verdriet uitklimt, door het
geboren kind Ben-jamin (zoon van mijn rechterhand) te noemen?

*Hoe kan het, dat er nu een moskee staat boven het graf van Rachel in
Efrath langs de weg naar Bethlehem?

11. Jeremia profeteerde: Bedwing uw stem van geween en uw ogen van
tranen...want zij zullen uit des vijands land wederkomen’ (Jer. 31 : 16). Mag

u bij deze profetie denken aan 1948, toen God het volk Israél uit de wereld
deed terugkeren naar het land der belofte?

D. DE VROUW VAN MOZES ZIPPORA

29



In het navolgende gaat het over Zippora, de vrouw van Mozes, van wie wij
enkele malen lezen in het Oude Testament/ het boek Exodus: Ex 2 : 21;.4 :
25; 18 : 2.31

I. Tekstgegevens

8 * En Mozes bewilligde bij de man te
] wonen; en hij gaf Mozes zijn dochter
(Ex. 2 :21)

L@ = Toen nam Zippora een stenen mes
en besneed de voorhuid van haar zoon,
en wierp die voor zijn voeten, en zei:
Voorwaar, gij zijt mij een
bloedbruidegom (Ex. 4 : 25) 32

= Zo nam Jethro, Mozes’
schoonvader Zippora, Mozes
i huisvrouw (nadat hij haar weggezonden
\ had)... (Ex. 18 : 2)

>

II/ III. Uitleg van de opgesomde teksten en lessen voor ons

1. Nadat Mozes in Gosen (Egypte) een Egyptenaar die een van de Israélieten
had mishandeld, heeft doodgeslagen, vlucht hij naar Midian. Daar ontmoet hij
bij een bron Zipporah (‘kleine vogel”), een van de zeven dochters van Jethro,
een schaapherder die een priester is in Midian (Ex. 2 :18); zie ook Ex. 3 : 1. 33

Het mag ons wel opvallen, dat deze Jethro een priester wordt genoemd. Hij
heet ook wel Rehuél, dat is ‘vriend van God’.3% Dat is op zijn minst opvallend.
Is deze priester Jethro wellicht temidden van het pure heidendom in Midian
een aanbidder van de ene ware God geweest, zoals eerder Melchizedek het
was, de koning van Salem (Jebus) in de dagen van Abram (Gen.14 : 18vv). 35

» Laten we nooit vergeten, dat God in de tijd, dat Hij Zich nog op directe
wijze aan mensen openbaarde, aan zulke eenlingen Zijn diepe geheimen
kon meedelen, zij het incognito (d.w.z. zonder dat wij hun genealogie
kunnen traceren). Daar moeten wij in onze tijd niet meer op rekenen.
Wij hebben immers het geschreven Woord van God. Niettemin is ook nu

3t In het Hebreeuws/ Grieks gespeld 717823 , Zengwpa.(Exo 2:21, Exo 2:22)

32 In de afbeelding: Mozes die Midian verlaat en terugkeert naar Egypte. (Ex. 4 : 26).
Auteur: Peruggino, Viaggio di Mosé in Egitto. Zie onder.

¥ De Midianietische stam bij welke Mozes aanlandt, is in engere zin de stam van de
Kenieten. Midjan of Midian is een volk dat in het noordwesten van Arabié op de
oostkust van de Golf van Akaba leefde. De Midjanieten stamden af van Midjan, de
zoon van Abraham en Ketura.

% In het Hebreeuws:7xwn, God is zijn vriend. De Septuagint heeft: PayounA, Rhagouel.
% Jethro, Mozes’ schoonvader heet ook wel Hobab (Richt. 4:11). Hobab was ook de
naam van Jethro’s zoon (Num. 10 : 29).

30



nog de levende God machtig om Zichzelf te openbaren en verklaren aan
mensen die overal buiten staan. Lees Rom. 1 : 19-21.

Maar wat gebeurt er nu bij de waterbron waar Mozes op zijn vlucht uit Egypte
in Midian terechtkomt? Hij verdrijft daar de andere herders die hun kudden
komen drenken en helpt Zipporah met haar vee. Mozes’ optreden hier kunnen
we typeren door hem een helper en beschermer van verdrukten en vrouwen te
noemen. Zo zou hij dat ook later als leidsman van Israél nog heel vaak doen.
Ons tot voorbeeld.

Als Zippora tenslotte thuis komt bij haar vader, vraagt deze: Hoe kan het, dat
je vandaag zo vroeg weer hier bent? De meisjes antwoorden: Een Egyptische
man bevrijdde ons van de herders, putte zelfs water voor ons en drenkte onze
kudde. Waar is die man nu?, vraagt Rehuel verder en waarom hebben jullie
hem daar aan zijn lot overgelaten? Ga hem uitnodigen voor de broodmaaltijd
bij ons thuis. Zie Ex. 2 : 18 — 20.

Daarna komt Mozes bij de Midianietische Rehuel voor lange tijd in huis (Ex. 2
: 21v). En te zijner tijd trouwt hij met diens dochter Zipporah. Deze baart hem
twee zonen: Gersom en Eliézer.

» In Num. 12:1 wordt ons verteld, dat Zippora, de vrouw van Mozes een
‘Cuschietische’ was. Zo noemen althans Mozes’ broer en zus (Adron en
Mirjam) - wellicht ietwat minachtend - Mozes’ vrouw. Een vrouw van het
Cuschietische/ (Ethiopische) type. 3¢ Had zij wellicht een zwarte
huidskleur? Zoals de bruid uit het Hooglied, die van zichzelf betuigt: Ik
ben zwart, maar liefelijk (Hoogl. 1 : 5a). 37 Prachtig als een vrouw zo over
zichzelf kan spreken. Dan doet de zwarte huidskleur er niet toe, maar
imponeert veeleer. Leerden we allemaal onszelf maar kennen als zwart/
verwerpelijk in de ogen van onszelf en van anderen, maar dierbaar in
Gods ogen. Gewoonlijk wordt in het boek Exodus van Zippora evenwel
niet veel meer gezegd dan dat zij afkomstig is uit Midian.

2. Na enige tijd in Midian gewoond te hebben, gaat Mozes met Zippora volgens
wat we lezen in Ex. 4 : 18vv naar Egypte terug. Heimwee naar zijn broedervolk?
Ja, maar vooral opdracht van God Die hem geroepen heeft bij de brandende
bremstruik nabij de berg Gods Horeb, om Israél te gaan bevrijden uit het
slavenhuis van Egypte. Het gevaar is geweken, waar Mozes voor gevreesd
heeft, nl. dat men hem om zijn doodslag van een Egyptische man, van het
leven zou beroven.

% Het lijkt mij niet gewenst om met de Korte Verklaring aan te nemen, dat het hier
gaat om een tweede huwelijk van Mozes, gesloten na de dood van Zippora of nadat
hij zich van Zippora gescheiden had (het laatste volgens de Joodse exegeet Ras;j).

¥ In Jer. 13 : 23 lezen we: Kan ook een Cuschiet zijn huid veranderen (Herz. St.
Vert)....? Dit lijkt te wijzen op een persoon uit Ethiopi€ (Cusch?). De King James heeft:
Can the Ethiopian change his skin? De LXX vertaalt Cusch ook wel met Athiopia

31



Mozes en Zippora nemen afscheid van vader Jethro en de zijnen, bij wie zij zo
gastvrij en vriendelijk lange tijd hebben ‘gelogeerd’. Zij maken die verre tocht
naar Egypte te voet; Zippora en de kinderen op ezels. Wat een lange en
bijzonder vermoeiende tocht zal dat geweest zijn. Vooral ook voor hun twee
nog betrekkelijk jonge kinderen. Maar weet u wat er hier van Mozes gezegd
wordt? Hij nam de staf Gods in Zijn hand (vs. 20; zie ook Ex. 4 : 2vv). 38
Daarvoor zou zelfs Farao en zijn legernacht moeten buigen. Ook al zouden ze
nog zo hard tegenstribbelen. Als God ons een opdracht op de schouder legt,
baant Hij Zelf de weg en geeft Hij ook kracht naar kruis. Farao zou Israél, Gods
zoon en Eerstgeborene moeten laten trekken (Ex. 4 : 22).

En onderweg? Wie komen Mozes en Zippora daar tegen? Niemand minder dan
Mozes’ broer Adron die hen tegemoet gereisd is vanuit hun slavenhuis Egypte.
De God van Mozes is een God Die zorgt voor metgezellen. Hij laat de Zijnen op
hun weg door het leven nooit alleen voorttobben.

Maar daar is toch eerst nog iets dat niet vergeten moet worden. We lezen ervan
in Ex. 4 : 24 — 28. Het is iets opzienbarends. Er is nog lemand die Mozes en
de zijnen tegemoet komt. Een engel of misschien ook de engel des Heeren die
in het OT nogal eens genoemd wordt als Gods vertegenwoordiger op aarde. De
Bijbel zegt, dat het God Zelf is, Die aan Mozes verschijnt. De Heere Die Zich
aan Mozes bij de brandende bremstruik had geopenbaard.

Het is ergens in een herberg/ karavanserai waar het gezelschap overnacht.
Daar komt niemand minder dan God Zelf hen tegen. En wat lezen we dan?
(vs. 24). God wil Mozes doden. Wat zegt u, doden? Dat is dan wel totaal iets
anders dan de ontmoeting van Mozes en de Heere kort te voren bij het
brandende braambos. God heeft er toch geen spijt van, dat Hij contact met
Mozes heeft opgenomen? Of heeft Mozes dan soms iets misdaan?

Nee Hij heeft alleen iets heel bijzonders nagelaten. En dat wordt door de Heere
hier aan de orde gesteld. Zippora ziet dat blijkbaar in. Zij en haar man hebben
ongetwijfeld vaak over Abraham, de stamvader van Israél en van Mozes
gesproken. En daarbij heeft Zippora zeker ook wel van Mozes gehoord, wat de
Heere bevolen had dat er moest gebeuren, als er uit Abrahams nageslacht een
zoon geboren werd. Alleen op straffe des doods kon een kind van Abraham het
besnijden van een van zijn kinderen nalaten. Zie Gen. 17 : 14. Kennelijk was
het in Midian trouwens ook niet totaal onbekend gebleven, dat de Midianieten

¥ In de commentaar van Keil- Delitzsch lezen we (vertaald): De staf die hier genoemd
wordt, in Mozes hand is de staf waarmee hij de goddelijke wonderen zou volbrengen
(Exo_4:17). Arm als zijn uiterlijke verschijning ook mocht zijn, had hij de staf in zijn
hand waarvoor de trots van de Farao en heel zijn macht zou moeten buigen.

32



in de verte familie waren van Abraham en Ketura en daarom onder beslag
lagen van wat God aan Abraham had opgedragen.

Welnu, kinderen van Abraham moeten het
teken van Gods verbond dragen en daarin het
bewijsstuk ervaren van Gods onberouwelijke
genadige bijstand en onderpand van de
Messiaanse belofte. En juist die besnijdenis
had Mozes helaas bij een van zijn zonen
(Eliézer) 3° achterwege gelaten. Hoewel hij
beter had kunnen weten. Want was hij soms
zelf ook niet net als alle andere Israélieten in
Gosen besneden?!

Moest dat teken van de besnijdenis dat in
Midian en bij Jethro’s familie niet onbekend
: zal zijn geweest, nu voortaan soms achterwege
Thebes. worden gelaten? Liep Mozes geen gevaar op dit

¥ | punt meer een pure heiden dan een ware
Israéliet te zijn? Bij de minste of geringste
moeilijkheid en zeker bij een pijnlijk gebeuren als de besnijdenis ligt het voor
de hand om Gods gebod te veronachtzamen. 40

k\ {Migdol, Pihahiroth are at
: l\hyd-\»:\/

Maar wat doet Zippora dan? Ze neemt een vuurstenen mes en besnijdt haar
zoon, werpt de afgeneden voorhuid voor Mozes’ voeten en zegt: Bruidegom voor
mij vanwege de besnijdenissen Daarna treedt de Heere terug. Wonderlijk
woord waar we wel even goed over moeten nadenken. Goed en wel ligt er in dit
woord een soort belijdenis van Zippora uitgesproken. Zij zegt eigenlijk:: Mozes,
jij bent mijn bruidegom en dat blijf je, maar het kost wel bloed (in het besnijden
van onze kinderen).

Intussen is dit toch een heerlijke geloofsbelijdenis van Zippora. Zij valt in dit
woord Mozes helemaal bij in zijn geloof in de God van Abram en ook in Zijn
beloften en bevelen inzake de door God bevolen besnijdenis. Zo en daarom kan
zij - zij aan zij met haar bloedbruidegom — met Mozes mee naar Egypte om
Gods verbondsvolk op te halen en naar het beloofde land te brengen. Trouw
aan wat God beveelt. Mozes kon toch moeilijk middelaar van het Godsvolk zijn
en zelf een kind hebben, dat Gods verbondsteken niet draagt.

» Wat we hieruit leren? In elk geval leren wij hieruit, van hoeveel belang
het is, dat man en vrouw één lijn trekken in wat zij voor hun kinderen
op het oog hebben. Laten onze kinderen vooral kinderen van veel
gebeden zijn.

We leren hier ook uit, dat wij in de Nieuwtestamentische bedeling onze
kinderen het gedoopt zijn in de Naam van de drieénige God niet mogen

% Het ligt voor de hand te denken, dat Gersom wel besneden was, maar dat dit niet
was gebeurd met Eliezer, wellicht omdat moeder Zippora daar innerlijk een afkeer
van had?

% Let op in het kaartje: de plaats van de Horeb/Sinaiberg en van Midian.

33



onthouden. Laten het verbondskinderen zijn met een gedoopt voorhoofd.
Want ‘die geloofd zal hebben en gedoopt zal zijn, die zal zalig worden’
(Mark.16 : 16). Laat uw kinderen niet voor galg en rat opgroeien. Gun
hen niet het zgn. vrije leven van Midian en van het heidendom van de
21¢ eeuw.

» Als hier soms een jonge vrouw is die haar vriend binnenkort haar
bruidegom mag noemen, laat zij het dan maar vaak tegen hem zeggen,
dat hij alleen haar bruidegom kan zijn dankzij het bloed dat gestort is
op Golgotha’s kruis. Bloedbruidegom in de diepste zin van het woord.
Jezus, Uw verzoenend sterven is het rustpunt van mijn hart en dat van
mijn kinderen.

3. Nog een tekstgedeelte waarin over Jethro, Zippora en de haren wordt
geschreven, is te vinden in Ex. 18 : 1- 12. Een schitterend getuigenis uit het
Woord van God waaruit blijkt hoezeer ook in de tijd van het zgn. OT de God
van Abraham en van Mozes de God van de volkeren wil zijn. Wat lezen we
daar? Het is enige tijd na de uittocht van het volk van God uit Egypte. Ze zijn
dan in de woestijn van Sinai vlakbij de berg van God, de Horeb. Het is hier
niet ver van Midian vandaan. En wie komen daar op een dag bij Mozes en zijn
volk op bezoek? Mozes’ schoonvader Jethro met Gersom en Eliezer. 4! Hij had
in Midian reeds gehoord, wat de Heere allemaal aan Mozes en Israél had
gedaan, hoe Hij hen bevrijd had van hun slaafse leven in Egypte. We moeten
daaruit concluderen, dat het gerucht van deze verlossing van Israél zich breed
onder de volkeren in de regio van Midian had verspreid.

Wat is er intussen gebeurd met Zippora en haar zonen? We lezen in Ex. 18 :
2v, dat Mozes Zippora met haar twee zonen naar Jethro teruggestuurd had.
Wat precies de reden daarvan is geweest, wordt niet gezegd. Heeft Mozes hen
willen sparen voor de verdrietigheden van het woestijnleven? Heeft Mozes de
kinderen met hun moeder, althans voorlopig liever ondergebracht en beveiligd
willen zien in Midian bij zijn schoonvader Jethro? In elk geval staat Jethro
erop, dat Zippora en haar zonen, zoals dat betamelijk was, weer met Mozes
verder zouden leven. Soms is een voorlopige scheiding ‘tussen tafel en bed’
even nodig. Vgl. 1 Kor. 7 : 5.

Mozes is allerhartelijks verblijd, als hij Zippora en hun zonen onder de goede
leiding van Jethro in het legerkamp ziet aankomen. Zie Ex. 18 : 5 : 18. Hun
bevindingen worden wederzijds breed uitgewisseld. En God, de Redder Israéls
wordt grootgemaakt. Hoor, hoe Jethro spreekt: Geloofd zij de Heere Die
ulieden verlost heeft uit de hand der Egyptenaren, en uit Farao’s hand; Die dit
volk van onder de hand der Egyptenaren verlost heeft. Nu weet ik, dat de Heere
groter is dan alle goden. Want in de zaak waarin zij trots gehandeld hebben,
was Hij boven hen. Jethro brengt vervolgens aan die God brand- en
slachtoffers; Adron komt er ook bij en ook al de oversten van Israél om brood

* Gesjoom = vreemdeling in een vreemd land en Eliezer = de God van mijn vader is
mijn helper. Zie ook 1 Kron. 23 :15, 17; 26 : 24v.

34



te eten met Mozes. Een commentator van deze passage (Keil-Delitzsch) spreekt
over een sacramentele maaltijd: een maaltijd voor Gods aangezicht.

» Onwillekeurig krijgen we bij het lezen hiervan herinneringen aan de
maaltijd die Jezus Christus eenmaal instelde, het heilig Avondmaal.
Laten wij bij de viering van die maaltijd nooit vergeten, dat onze Meester
deze maaltijd instelde om met Israél het Pascha (d.i. de uittocht uit
Egypte) mee te vieren. En al evenzeer om meer nog dan Jethro kon
weten, de allergrootste daden van verlossing in kruis en opstanding van
Jezus Christus blijvend te gedenken. Die machtige daden van de Heere
leven we dan a.h.w. weer opnieuw in. 42

Tenslotte geeft Jethro zijn schoonzoon nog een wijze raad. Hij ziet, hoe zwaar
de taak van Mozes is om zijn volk bij te staan in geschillen die zij met elkaar
hebben. Vertegenwoordig jij je volk bij de Heere, laat je volk alle grote/
moeilijkere zaken maar bij jou brengen, maar laat je verder voor allerlei andere
dingen bijstaan door godvrezende en betrouwbare mannen, laat hen
rechtspreken. Aldus wat Jethro Mozes toevoegt. Daarna gaat Jethro weer
heen, terug naar Midian.

Laat ons dan maar zingen:

Al de heid’nen, door Uw handen
Voortgebracht in alle landen,

Zullen tot U komen, Heer’,

Bukken voor Uw aanschijn neer

En Uw Naam tere ere leven.

Gij zijt groot en hoog verheven,

Gij doet duizend wonderheén,

Gij zijt God, ja Gij alleen. (Ps. 86 : 5)

IV. Gespreksvragen t.d.v. Bijbelstudie in Bijbelstudiegroepen

1. Wat kan het betekenen, dat Jethro priester wordt genoemd? Zippora was
dus niet puur van heidense afkomst. Zijn er ook in onze omgeving wellicht
vrouwen die godsdienstig zijn opgevoed en diepe indrukken van de God van
Abraham hebben ontvangen, van wie het niet direct verwachten? Hoe zouden
wij met zulke mensen moeten omgaan?

2. De levende God is machtig om Zichzelf ook in onze tijd te openbaren en
verklaren aan mensen die van huis uit overal buiten staan. Lees Rom. 1 : 19
- 21. Wat kan met deze uitspraak en de genoemde tekst bedoeld zijn?
Openbaart God Zich ook wel eens in een droom, zoals we bijv. zo nu en dan
horen van een Moslim die christen is geworden.

42 Keil-Deitzsch schrijven: ‘De offers die Jethro bracht aan God waren een soort
sacramentele maaltijd waaraan Mozes, zowel als Adron en al de oudsten deelnamen.
Zij aten brood voor het aangezicht van God op een heilige plaatsd waar God werd
verondrsteld aanwezig te zijn..’

35



3. De geschiedenis van de besnijdenis van Zippora’s kind leert ons, dat wij als
ouders één lijn moeten trekken inzake de opvoeding van onze kinderen. Kunt
u aanwijzingen geven voor hoe u als ouders met elkaar en met uw kinderen
moet omgaan inzake het bevel om kinderen te laten dopen?

4.Probeer elkaar uit te leggen wat de betekenis is van wat Zippora haar man
Mozes toevoegt met het woord ‘bloedbruidegom’.

5. Mozes zendt Zippora en haar kinderen volgens Ex. 18 : 2v tijdelijk naar
vader Jethro terug. Betekent dit een voorlopige ‘scheiding van tafel en bed’ en
waarom? Probeer 1 Kor. 5 :7 in dit verband elkaar uit te leggen.

6. Later wordt het gezin van Mozes, Zippora en hun kinderen weer met elkaar
verenigd en zijn hartelijk verblijd. Zij gebruiken een gezamenlijke maaltijd die
een soort sacrament was. Mogen we hierin een voorbode zien een vieren van
een viering van het heilig avondmaal? En: is er bij u dan ook plaats voor het
uitwisselen van ervaringen/ bevindingen over wat God aan u heeft gedaan?

36



E. DE ZUSTER VAN MOZES: MIRJAM,

In het navolgende gaat het over Mirjam, de zuster van Mozes, van wie wij
enkele malen lezen in het Oude Testament/ het boek Exodus:

I. Tektgegevens

» En zij, Mozes’ zuster stelde zich van
~ . verre, om te weten wat hem gedaan zou
§ worden. (Ex. 2 : 4)

' = En Mirjam, de profetes, Aadrons zuster,
., nam een trommel in haar hand; en al de
vrouwen gingen uit, haar na, met
trommelen en met luiten Toen antwoordde
| Mirjam hunlieden: Zingt de Heere; want Hij
is hogelijk verheven! Hij heeft het paard,
met zijn ruiter in de zee gestort (Ex. 15 :

20v)

Mirjam, en ook Adron, spraken over Mozes vanwege de Cuschietische
vrouw...en zij zeiden: Heeft de Heere alleen door Mozes gesproken en
heeft Hij ook niet door ons gesproken? (Een opstandige Mirjam en
Mozes, de zachtmoedigste van alle mensenkinderen...Mirjam melaats en
weer genezen. Num. 12 :1, 4, 5, 10, 15 (Herz. St. Vert.)

Als de kinderen Israéls, de ganse vergadering, in de woestijn Zin
gekomen waren, in de eerste maand, zo bleef het volk te Kades. En
Mirjam stierf aldaar, en zij werd aldaar begraven (Num. 20 : 1)

En de naam van de huisvrouw van Amram was Jochébed, de dochter
van Levi, welke de huisvrouw van Levi baarde in Egypte; en deze baarde
aan Amram, Adron en Mozes, en Mirjam, hun zuster (Num. 26 : 59)

Gedenkt wat de Heere uw God gedaan heeft aan Mirjam op de weg, als
gij uit Egypte waart uitgetogen (Deut. 24 : 9)

En de kinderen van Amram waren Adron en Mozes en Mirjam (1 Kron.
6:3)

Immers heb Ik u uit Egypteland opgevoerd, en u uit het diensthuis
verlost; en Ik heb voor uw aangezicht heengezonden Mozes, Adron en
Mirjam (Micha 6 : 4).

II/ I11. Uitleg van de opgesomde teksten en lessen voor ons

1. Mir'i-am, Hebr..0" 0, in de Septuagint en in het NT Mapiap is de dochter
van Amram en Jochebed en de zuster van Adron and Mozes.

37



In Ex. 2 : 4 lezen we, dat zij zich van verre opstelde, om te weten wat hem
gedaan zou worden. (Ex. 2 : 4). Een indrukwekkend verhaal waarnaar we al
op de bankjes van onze zondagsschool met intense aandacht luisterden.

2. Het gaat hier in dit Schriftgedeelte over het volk van God dat zware arbeid
moet verrichten in het land Egypte. Over het afschuwelijke bevel van Farao,
de koning van Egypte die beval om alle pasgeboren zoontjes van de Israélieten
in de Nijl te verdrinken. Uit haat omdat dit slavenvolk anders te talrijk zou
worden.

Maar wat doen twee Joodse mensen Amram en Jochebed dan met hun
pasgeboren zoontje? Ze leggen hem in een biezen mandje en deponeren dat in
het water van de Nijl. Daar dobbert de vondeling tussen het riet op en neer.

En dan...Wie komen daar dan aan om zich te baden in de rivier. De dochter
van Farao en haar gedienstigen die het kindje in zijn vreemdsoortige wiegje
vinden en hem bewonderen.

En dan...Dan is daar Mirjam, de zus van dit kind die op een afstand heeft
toegekeken. Ze komt erbij om een voorstel te doen aan de prinses. Als dit
kindje uw kindje wordt, mag ik dan een vrouw opzoeken om dit kindje op te
voeden, als het straks in uw paleis wordt opgenomen. (Zie de afbeelding). En
dan gaat Mirjam een twee drie naar Jochebed, de moeder van het kind. Die
mag het gaan opvoeden.

En daar hoort dit kind ten diepste thuis. We lezen in Num. 26 :59. En de naam
van de huisvrouw van Amram was Jochébed, de dochter van Levi, welke de
huisvrouw van Levi baarde in Egypte; en deze baarde aan Amram, Adron en
Mozes, en Mirjam, hun zuster.

Na verloop van enige tijd wordt het kind Mozes evenwel aan de dochter van de
farao gegeven. Zij is het die hem de naam Mozes (‘hij die optilt, uittrekt') geeft,
'want,' zegt ze, 'ik heb hem uit het water getrokken.' (Exodus 2 : 10).

3. Geruime tijd later wordt het volk van God uit
het slavenhuis bevrijd onder leiding van deze
Mozes die de leidsman geworden is van Israél. We
lezen in de Bijbel van de wonderlijke uittocht uit
Egypte en doortocht door de Rode Zee. Aan de
overkant daarvan staat het volk te juichen. En
wat lezen we dan van Mirjam?

Mirjam, de profetes, Adrons zuster, neemt een
trommel in haar hand; en al de vrouwen gaan
uit, haar na, met trommelen en met luiten Toen
antwoordde Mirjam hun: Zingt de Heere; want Hij is hogelijk verheven Hij heeft
het paard, met zijn ruiter in de zee gestort (Ex. 15 : 20v).

Is dit ook niet het gezang van Mozes en van het Lam aan de glazen zee waar
Openb.15 : 3 van spreekt? Daar horen we van het gemengde hemelkoor van

38



Joden en heidenen samen: het lied van Mozes en van het Lam. Het is niet
verstomd met het voorbijgaan van de oude bedeling. Lied van Mozes en van het
Lam heet het. Welk een wondere samenvoeging. Het lied van Mozes zingt van
Gods verlossingsdaden aan de Schelfzee. Het lied van het Lam zingt van een nog

grotere verlossing, verlossing door het bloed der verzoening van de Gekruisigde!
43

» Eeuwen later is het de profeet Micha die aan die wonderlijke bevrijding
van het godsvolk herinnert onder leiding van Mozes, Adron en Mirjam:
Immers heb Ik u uit Egypteland opgevoerd, en u uit het diensthuis
verlost; en Ik heb voor uw aangezicht heengezonden Mozes, Aadron en
Mirjam (Micha 6 : 4).

» Mirjam is in de geschiedenis van Israél in gedachtenis gebleven als
profetes die het hoogste lied zingt aan de oever van de Rode zee. Ze mag
er zijn: een profetes, een van de vele profetessen die er ooit in Israél zijn
geboren.

4. Maar er is ook aan deze grote vrouw een schaduwzijde. Want wat lezen we
over Mirjam, en Adron? Zie Num. 12 : 1, 4, 5, 10, 15 (Herz. St. Vert.) Daar is
Mirjam bepaald niet in actie als een profetes. Zij en Adron spreken enige tijd

later in de woestijn tegen Mozes over diens vrouw, de Cuschietische Zippora
44

Blijkbaar vinden zij, dat het een leidsman van Israél niet past met een vrouw
van een andere origine en huidskleur getrouwd te zijn. Dat is naar hun besef
beneden de stand van een leider Israéls, iets dat hem diskwalificeert. Hij kan
veel beter de leiding maar uit handen geven. Adron en Mirjam denken, dat zij
net zo goed als Mozes ‘bevelhebbers’ van Israél kunnen zijn. Heeft de Heere
soms alleen door Mozes gesproken en heeft Hij ook niet door ons gesproken?
Vgl ook Jer. 28 : 1 - 4.

Maar hoe reageert Mozes op deze actie van zijn broer en zus? Gaat Mozes op
zijn strepen staan? We lezen in Num. 12 : 3vv, dat Mozes de zachtmoedigste
van alle mensenkinderen is. 4> De Heere Zelf komt op voor hem. Hij noemt
Mozes Zijn knecht die getrouw is in heel Zijn huis, met wie Hij rechtstreeks
spreekt van mond tot mond. Maar dan lezen we ook: Zo ontstak des Heeren
toorn tegen Mirjam en Adron en Hij ging weg (vs. 9).

En wat lezen we vervolgens over Mirjam? Zij wordt gestraft met de vreselijke
ziekte van de melaatsheid; ze ziet eruit wit als sneeuw. Maar Mozes doet na

43 Zie ook de preek over Openb. 15 : 3 in onze website, sub Homiletica

4 QOver dit gebeuren en wat zij ter sprake brachten over Zippora, zie de bijdrage in
onze website over Zippora in Het bijbelse kernwoord Zippora.

% ‘The reason why Moses not only abstained from all self-defence, but did not even
cry to God for vengeance on account of the injury that had been done to him is:
Because he was the meekest of all men, he could calmly leave this attack upon
himself to the all-wise and righteous Judge, who had both called and qualified him
for his office.” Aldus Keil-Delitzsch bij Mum. 12 : 2v.

39



een vurig pleidooi van Adron ten gunste van Mirjam voorbede voor Mirjam: ‘O
God, heel haar toch!”. En het gebeurt. Welk een zegenrijk gebeuren is dit
binnen de gezinskring van het drietal.

Maar wat nog belangrijker is: de Heere Zelf laat duidelijk blijken, dat Hij het
opneemt voor de door Hem gegeven plaats en taak aan Mozes als leidsman
van Israél. De opstandige Mirjam moet terugtreden. Zij dient niet de man te
overheersen. Of zoals later de apostel Paulus schreef (1 Tim. 2 : 11): Een vrouw
late zich leren in stilheid, in alle onderdanigheid. En dat ten spijt van alle
feminisme ook van onze tijd. Een vrouw als Mirjam mag er zijn als profetes om
van Gods grote daden te getuigen, op elke plaats in kerk en samenleving. Laat
geen vrouw dat beneden haar waardigheid vinden

We lezen in Deut. 24 : 9 n.a.v. de melaatse Mirjam: Gedenk wat de Heere, uw
God, gedaan heeft aan Mirjam, op de weg, als gij uit Egypte waart uitgetogen.
Mirjam is na zeven dagen als een uitgestotene buiten het legerkamp van de
Israélieten geweest te zijn, gelukkig ook weer aangenomen. In alle opzichten
gerehabiliteerd. En zo kan het volk dan weer verder: van Hazeroth naar de
woestijn Paran.

5. Als de kinderen Israéls, de ganse
vergadering, in de woestijn Zin
gekomen waren, in de eerste maand,
zo bleef het volk te Kades. En Mirjam |©
stierf aldaar, en zij werd aldaar |
begraven. Zo lezen we het in Num. 20
: 1. Het Godsvolk is nu bijna aan het
eind van de woestijnreis gekomen.
Maar ook Mirjam zal het beloofde
land niet zien. Ook aan haar wordt ° o MRS :
de wet van alle vlees voltrokken. <" = = N e

Haar tijd om afscheid te nemen van dit leven is gekomen Maar mag ook van
haar niet gezegd worden wat we in Hebreeén 11 : 13 lezen: Deze allen zijn in
het geloof gestorven, de belofte niet verkregen hebbende, maar hebben dezelve
van verre gezien, en geloofd, en omhelsd, en hebben beleden, dat zij gasten en
vreemdelingen op de aarde waren. Ook zij mag zingen wat J. S. Bach in zijn
cantate BWV 262 Alle Menschen miifSen sterben, verwoordde

Jesus ist fir mich gestorben,
Und sein Tod ist mein Gewinn;
Er hat mir das Heil erworben,
Drum fahr' ich mit Freuden hin,
Hin aus diesem Weltgetiimmel
In den schonen Gotteshimmel,
Da ich werde allezeit

Schauen die Dreieinigkeit.

Dit lied is mij uit het hart gegrepen. Ook uit uw hart?

IV. Gespreksvragen t.d.v. Bijbelstudie in Bijbelstudiegroepen

40



1. Waarom zouden Amram en Jochebed hun pasgeboren zoontje in een biezen
mandje in het water van de Nijl hebben gelegd? Met welke bedoeling wellicht?

2. Mozes’ zuster Mirjam staat op afstand toe te zien wat er met het kindje in
het biezen mandje kan gebeuren. Hoe is haar houding te typeren? Kan zij er
een voorgevoel van hebben gehad, dat haar broertje door iemand meegenomen
zou kunnen worden?

3. In de lofzang die Mirjam aan de overzijde van de Rode Zee aanheft, wordt
de wonderlijke redding van Israél en de vreselijke ondergang van Gods
vijanden bezongen. Is dat hetzelfde als wat onze Heidelbergse Catechismus in
vraag en antwoord 52 belijdt: Welke troost biedt u de wederkomst van
Christus om te oordelen de levenden en de doden?

Antwoord: Dat ik in alle droefenis en vervolging met opgeheven hoofd Hem tot
een Rechter uit de hemel verwacht a. , die Zich tevoren om mijnentwil voor
Gods gericht gesteld en al de vloek van mij weggenomen heeft. Hij zal al Zijn
en mijn vijanden in de eeuwige verdoemenis werpen b., maar mij met alle
uitverkorenen tot Zich in de hemelse blijdschap en zaligheid nemen zal. c.; a.
Fil. 3 : 20; Luk. 21 : 28; Rom. 8 : 23; Tit. 2 : 13; 1 Thess.4 : 16; b. Matth. 25 :
41vv; 2 Thess.1 : 6vv; c. Matth. 25 : 34; 2 Thess. 1 : 7.

4. Van Mirjam wordt in Ex. 15 : 20 betuigd, dat zij ‘een profetes is. Zij neemt
een trommel in haar hand; en al de vrouwen gaan uit, haar na, met trommelen
en met luiten.” Wat is de betekenis van het woord profetes in dit tekstwoord?
Noem nog enkele andere vrouwen in het OT en in het NT die profetes genoemd
worden? Denk o.a. aan Anna (Luk. 2 : 36 — 38) Hoe zouden vrouwen in de
Nieuwtestamentische gemeente in onze tijd met de gave van de profetie
begiftigd kunnen zijn?

5.Adron en Mirjam komen tijdens de woestijnreis van Israél in opstand tegen
Mozes. Zij vinden, dat zij net zo goed als Mozes bevelhebbers’ van Israél
kunnen zijn. Heeft de Heere soms alleen door Mozes gesproken en heeft Hijj
ook niet door ons gesproken? Hoe reageert Mozes op deze actie van zijn broer
en zus? Gaat Mozes op zijn strepen staan? Wat leren we daaruit? Zijn er in
onze tijd ook niet opposities van feministische aard en welke?

6. Met welke straf wordt Mirjam gestraft? Is er verband met wat de apostel
Paulus later schrijft in 1 Tim. 2 : 11?

7. In Num. 20 : 1 horen we, dat ook Mirjam het beloofde land niet is binnen

gegaan. Zij stierf in de woestijn Zin en werd aldaar (te Kades) begraven. Maar
is dit alles wat er van Mirjams sterven is te zeggen?

41



42



