009. Spijswetten - Kashrut - tvr>k - pagina 1

009. Bijbelstudie over de
SPIJSWETTEN - KASHRUT

tvr>k

Deel 1: Leviticus 11:1-47 en Deuteronomium 14:3-21

Onze vorige bijbelstudie, die gebaseerd is op de ,y>dq hrdc Sidra Q'doshim [Heiligen], ging over
de h>vdq Q’dusha, de levensheiliging van G’ds volk, en tot de meest zichtbare aspecten van
deze h>vdq Q’dusha behoren de spijswetten, waarin de Eeuwige ons precies uitlegt wat wij wel
en niet mogen eten, want degene die onrein voedsel tot zich neemt, verontreinigt zich en pleegt
daardoor een vergrijp tegen de levensheiliging. De hoofdreden waarom ,>h haShem de
spijswetten heeft ingesteld, is dus om de gelovige een stapje dichter bij de heiligheid in zijn
dagelijks leven te brengen. De oorspronkelijke betekenis van het Hebreeuwse woord >dq Qadosh
[heilig] is, zich te onderscheiden, zoals blijkt uit gvcp Pasuq [vers] 2 en 3 van ,yrbd Devarim
[Deuteronomium] 14 in de har hrdc Sidra Re’e [Zie!]: “Want gij zijt een volk, dat de Eeuwige, uw
G’d, heilig is, en u heeft de Eeuwige uitverkoren om Hem een eigen volk te zijn uit al de volken,
die op de aardbodem wonen. Gij zult niets eten, dat een gruwel is.”

Onderscheiden van andere volken

G’d wilde Zijn volk Israél hiermee leren om zich te onderscheiden van andere volken, niet slechts
in religieuze plechtigheden, maar ook in het gewone dagelijkse leven. Hij wilde hen tonen dat zij
door Hem apart gezet zijn en niet onder de andere volken geteld moeten worden. Inachtneming
van de spijswetten beperkt de kans op assimilatie en daarom voedt het Kashrut ons in eerste
instantie op tot heiligheid in de zin van anders zijn en anders durven zijn dan de omgeving. Adonai
heeft de Israélieten de assimilatie met de volken die de afgoden dienden nadrukkelijk verboden:
"Sluit toch geen verbond met de inwoners van het land; wanneer zij hun goden overspelig nalopen
en aan hun goden offeren, dan zouden zij u uitnodigen en gij zoudt van hun slachtoffer eten.
Wanneer gij van hun dochters voor uw zonen neemt en zij haar goden overspelig nalopen, dan
zouden zij tevens uw zonen tot overspelig nalopen van haar goden verleiden." (tvm> Shemot
[Exodus] 34:15-16). Daardoor kregen de spijswetten een extra betekenis, omdat deze specifieke
regels voor het eten de Israélieten daaraan hinderen om samen met hun heidense buren de
maaltijd te gebruiken zouden zij ook niet met hen sociaal omgaan en dus zou de kans op
gemengd huwen verminderen en zou het overleven van het volk Israél verzekerd worden. Zo
dienen de spijswetten tevens om een Jood eraan te helpen herinneren dat hij Jood is, een apart
en heilig deel van een heilig volk. De Tora biedt ons vele manieren om ons te helpen herinneren,
dat wij joods zijn, maar volgens de rabbijnen is één van de meest dwingende dat wij letten op wat
wij eten, zoals blijkt uit de volgende Witz [mop]:

Een joodse student sprak zijn rabbijn aan en bekende dat hij had "gezondigd".
Student: "Rabbi, ik heb op Yom Kipur [Grote Verzoendag] een broodje ham gegeten.”
Rabbi: "Weet je dan niet dat het Gberhaupt verboden is om op Yom Kipur te eten?"
Student: "Ik weet het, maar het was me ontschoten."

Rabbi: "En weet je niet dat ham treife [onrein] is?"

Student: "Dat weet ik, maar ik had er niet aan gedacht."

Rabbi: "Waarom heb je het dan gedaan?"

Student: "Ik was even vergeten dat ik Jood ben!"

lemand heeft eens gezegd: Als de joodse identiteit bepaald zou zijn door de voorschriften, die
betrekking hebben op het synagogenbezoek, zouden veel mensen er buiten vallen, want dat is
niet verplicht. Maar iedereen eet! ledereen passeert als het ware de keuken. Daar valt dus de
beslissing, de keuze!!l G’d wilde Zijn volk met de spijswetten leren om zich ook in het gewone
dagelijkse leven te onderscheiden van andere volken. De Tora leert ons, dat ook al lang voordat
de Eeuwige de spijswetten officieel aan Moshe [Mozes] en Aharon [Aaron] heeft meegedeeld,
het verschil reeds bestond tussen de Hebreeén en andere volken ten opzichte van hun voedsel,
en bij overlevering door hen in acht werd genomen, want in het verhaal van Yosef [Jozef] mochten



009. Spijswetten - Kashrut - tvr>k - pagina 2

de Egyptenaren met hem en zijn broers niet samen eten. Yosef zeide: “Dient het maal op. Toen
dienden zij het op voor hem afzonderlijk en voor hen afzonderlijk en voor de Egyptenaren die met
hem aten, afzonderlijk; de Egyptenaren toch mogen geen maaltijd gebruiken met de Hebreeén,
want dat is voor de Egyptenaren een gruwel.” (ty>arb Bereshit [Genesis] 43:32). Het grappige in
dit verhaal is, dat het hier net andersom is: het was juist voor de Egyptenaren een gruwel om
samen met de Hebreeén aan één tafel te eten omdat zij het vlees van dieren aten die door de
Egyptenaren als heilige dieren werden vereerd, zoals heden ten dage nog steeds het geval is
met de heilige koe bij de Hindoes. Bij de spijswetten van de Israélieten daarentegen gaat het niet
om een vermeende heiligheid van het dier, maar juist om de heiligheid van de persoon die het
eet! De heiliging separeert de gelovige van dat, wat hij, door zijn natuurlijke neiging zou doen.
Het dwingt hem dus tot beheersing van een natuurlijke drift en door zich te onttrekken aan de
ongeremde invloed van die natuurlijke neigingen komt hij apart te staan, of beter gezegd erboven
te staan. Moshe Ben Maimon, genaamd Maimonides (1135-1204), de schrijver van de uit veertien
boeken bestaande hrvt hn>m Mishne Tora, stelt dat het stipt naleven van de spijswetten ons
leert "onze lusten te beheersen en eraan te wennen onze begeerten in te tomen. We moeten het
genoegen van eten en drinken niet beschouwen als het eindpunt van ons bestaan.” (,ykvbn hrvm
More Nevuchim [Gids der Dolenden] 3:35). Maar daar staat echter weer tegenover: "Er kan geen
vreugde zijn zonder eten en drinken." (Talmud, Jug divm Mo’ed Qatan 20a). Ook zegt een
Jiddisch spreekwoord: “As men lejgt sich nit gegessn, stejht men oif nit geschlofn - Wie gaat
slapen zonder te hebben gegeten, staat op zonder te hebben geslapen.” U ziet het: de spijswetten
zijn dus niet bedoeld om onze eetlust te bederven of af te remmen, maar om ons te helpen leren
een bewuste keuze te maken wat wij eten, welke vleessoorten wij wel en welke wij niet eten.
Daarom is het maar al te waar wat Sh’lomo Ben Yitzchag, genaamd Rashi (1040-1105) reeds in
dell® eeuw schreef: “Zeg niet, ik wil geen varkensvlees eten, omdat ik het niet lust, maar zeq: ik
lust het wel, maar ik eet het niet want mijn Vader in de hemel verbood het mij!” (Sifra op arqyv
Vayigra [Leviticus] 20:26). Ook alle andere rabbijnse verklaarders gaven als voornaamste reden
voor het houden van de spijswetten uitsluitend G’ds opdracht aan omdat er over ogenschijnlijk
onbegrijpelijke wetten en inzettingen zoals de spijswetten (door onze wijzen Chugim genoemd,
d.w.z. wetten zonder rationele uitleg), de Talmud een duidelijke hint geeft: “lk ben de Eeuwige,
uw G’d. Mijn verordeningen zult gij volbrengen en Mijn inzettingen in acht nemen en daarnaar
wandelen en gij zijt niet bevoegd om dezen in twijfel te trekken of te beredeneren.” (amvy Yoma
67b). Het volstaat in principe als reden, dat Adonai het zo wilde en daar Zijn wil ons tot wet moet
zijn, behoeven wij dus eigenlijk naar geen andere reden te zoeken, want Zijn wil is Zijn wijsheid!
Hij heeft het goed met ons bedoeld om de gehoorzaamheid van Zijn kinderen te beproeven en te
oefenen, niet slechts in de plechtigheden van Zijn xbzm Mizbeach [altaar], maar ook aan onze
eigen tafel opdat wij ook daar zouden gedenken dat wij onder Zijn gezag en toezicht zijn. Zo had
de Eeuwige reeds in het Paradijs de gehoorzaamheid van de mens in zijn staat van onschuld op
de proef gesteld, door hem te verbieden van een zekere boom te eten.

Noach

Nadat Aharon [Aaron] tot Kohen haGadol [hogepriester] was gewijd over de Mish’kan
[tabernakel], heeft de Eeuwige met hem evenals met zijn broer Moshe [Mozes] gesproken, en
hen beiden aangesteld als Zijn gemachtigden om Zijn wil aan het volk Israél en allen die zich bij
hen aansloten, bekend te maken en om hen te leren onderscheid te maken tussen hetgeen rein
is en hetgeen onrein is in elk opzicht, dus ook in de voeding. G’d heeft bepaald welke dieren ons
als voedsel mogen dienen en welke niet, Hij bepaalde welke dieren rein zijn en welke niet. Toch
zelfs voor de zondvloed was dit verschil reeds aanwezig, want in het eerste bijbelboek lezen wij
dat al bij Noach een onderscheid wordt gemaakt tussen reine en onreine dieren, wanneer de
Eeuwige de zondvloed heeft voorzegd en Noach de ark aan het bouwen is: “Van alle reine dieren
zult gij zeven paar nemen, het mannetje en zijn wijfie, maar van de dieren, die niet rein zijn, één
paar, het mannetje en zijn wiffie” (ty>arb Bereshit [Genesis] 7:2) - “Van de reine dieren en van
de dieren, die niet rein waren, van het gevogelte en van alles wat op de aarde kruipt, kwamen
er twee aan twee tot Noach in de ark, mannetje en wijfje, zoals G'd Noach geboden had.” (ty>arb
Bereshit [Genesis] 7:8-9). Na de zondvloed heeft Adonai een verbond gesloten met Noach en
zijn zonen. Hij gaf hen toestemming om voortaan vlees te mogen eten: “Alles wat zich roert, wat
leeft, zal u tot spijze zijn; Ik heb het u alles gegeven evenals het groene kruid.” (ty>arb Bereshit
[Genesis] 9:3). Maar zoals gezegd was reeds toen al bij Noach het onderscheid tussen reine en



009. Spijswetten - Kashrut - tvr>k - pagina 3

onreine dieren bekend, wat blijkt uit het feit dat hij uitsluitend reine dieren offerde: “Al het wild
gedierte, al het kruipend gedierte en al het gevogelte, alles wat zich op de aarde roert, naar hun
geslachten, ging uit de ark. En Noach bouwde een altaar voor de Eeuwige, en hij nam van al het
reine vee en van al het reine gevogelte en bracht brandoffers op het altaar.” (ty>arb Bereshit
[Genesis] 8:19-20). Treffend is overigens ook dat Noach, v46r de zondvloed, van de reine dieren
die later geofferd of gegeten zouden worden zeven paar in de ark nam; maar van de onreine
dieren, waarvan hij gedurende de zondvloed niet zou eten, nam hij één paar — slechts voldoende
om ze te laten voortbestaan. De gevolgtrekking ligt dus voor de hand dat er meer reine dieren
aan boord werden genomen om later als voedsel te dienen! Uit hoofdstuk 9, vers 3 zou men
echter de conclusie kunnen trekken, dat aan Noach en zijn zonen alle dieren, vogels, kruipende
dieren en vissen - zowel rein als onrein - gegeven zouden zijn als voedsel, maar als men deze
tekst nader bestudeert dan blijkt al gauw dat dit niet zo is en dat er slechts mee wordt bedoeld
dat men behalve groenten, fruit en kruiden nu ook vlees mag eten. Ja, het is inderdaad waar dat
haShem in vers 3 tegen Noach zegt: “Alles wat zich roert, wat leeft, zal u tot spijze zijn”, maar het
is daarentegen ook zo, dat Hij in hoofdstuk 1, vers 29 tegen Adam zei: “Zie, Ik geef u al het
zaaddragend gewas op de gehele aarde en al het geboomte, waaraan zaaddragende vruchten
zZijn; het zal u tot spijze dienen!” - Wat wil ik daarmee zeggen? Heel eenvoudig: de Eeuwige gaf
weliswaar al het zaaddragend gewas en alle boomvruchten als voedsel aan Adam, maar dat wil
nog niet zeggen dat Adam ook daadwerkelijk alles at! U weet net zo goed als ik dat niet alles wat
uit de aarde voortkomt of wat aan een boom hangt voor menselijke consumptie geschikt is.
Evenals niet iedere plant die de Schepper laat groeien voor voeding geschapen is, zo is het ook
met de dieren. In discussies over de spijswetten krijg ik vaak het volgende argument te horen:
"Als varkensvlees, paling of garnalen niet als voedsel bestemd zijn, waarom heeft G'd ze dan
geschapen?" |k geef dan meestal als antwoord: “Dan zou u ook net zo goed kunnen vragen
waarom G’d dan onkruid en vergiftige paddestoelen heeft geschapen. Alles heeft Hij wel met een
bepaald doel geschapen, maar niet alles met het doel om te worden gegeten!” Eigenlijk komt het
op hetzelfde neer als wat Sha'ul [Paulus] in een vergelijkbare situatie schreef: “Alles is mij
geoorloofd, maar niet alles is nuttig!” (1 Korinthiérs 6:12). Als men A zegt moet men ook B zeggen.
Als men zich in zijn eetgewoonten erop beroept dat men alles mag eten wat G’d geschapen heeft
dan moet men dat vooral gaan doen, maar dan weet ik niet hoe lang het duurt voordat men over
z'n nek gaat (tenzij men een sterke maag heeft). Er zijn tegenwoordig ook hier in Nederland
talrijke delicatessenzaken, die gespecialiseerd zijn in geroosterde maden en schorpioenen of
heerlijke ingeblikte slangen. Voor muizen, katten en honden daarentegen moet u echter helaas
toch nog steeds in Azié wezen omdat die nog niet ter consumptie zijn toegestaan door de
Nederlandse wetgeving. By the way: heeft u wel eens een stel pasgevangen levende palingen
gezien, die zich in een bak zout kronkelen? U heeft weinig fantasie voor nodig om de gelijkenis
met slangen te zien. Begrijp me goed: ik wil hier niemand de eetlust bederven, maar juist met
deze voorbeelden verduidelijken dat G’ds kinderen, die gehoorzaam willen zijn aan de Schepper
van alle voedsel, geen varkensvlees, konijn, paling of garnalen willen eten om dezelfde reden
waarom zij ook geen slakken, wurmen en vergiftige paddestoelen eten. En nu gaan we weer terug
naar ty>arb Bereshit [Genesis] 9:3 en vergelijken enkele commentaren over deze tekst.
Commentaar Dachsel: “Al wat zich roert, dat levend is, zij u tot spijze. Ik heb het u al gegeven,
gelijk het groene kruid, dat eertijds wellicht de enige spijze was, maar nu voor een zo veel zwakker
geslacht, dat krachtiger voedsel, dat vleesspijs behoeft, slechts als toespijs dienen zal”. In
tegenstelling tot ty>arb Bereshit [Genesis] 1:29, waarin de Eeuwige tegen Adam zeide dat
slechts het zaadgevende gewas van de aarde en het geboomte de mens tot voedsel mocht
dienen, gaf G'd aan Noach nu de toestemming om voortaan ook het vlees van dieren als voedsel
te mogen nuttigen. Kanttekeningen: “Al wat zich roert, dat is, allerlei eetbaar gedierte, op de
aarde, in de lucht en in de wateren; dat levend is... en het groene kruid. Dus: “boven het groene
kruid en de vruchten, die Ik u tevoren tot spijs had verordend, geef Ik u nu ook allerlei levend,
eetbaar gedierte.” - Talmud-traktaat Jyrdhnc Sanhedrin 59b: “Rav Yehuda zeide: Rav heeft
gezegd: aan de eerste mensen was geen vlees tot voedsel toegestaan, zoals geschreven staat:
het groene kruid en de vruchten zullen u tot spijze dienen en voor alle dieren der aarde, maar
niet: de dieren der aarde voor u. Toen echter de nakomelingen van Noach kwamen, stond Hij het
hen toe, want er is gezegd: Gelijk het groene kruid vroeger, geef Ik u thans alles.” - Conclusie:
ty>arb Bereshit [Genesis] 9:3 wil dus niet zeggen dat het voortaan geoorloofd is om maar alles
te eten wat leeft (dus ook varkens, palingen, mosselen, slakken, maden, wurmen, slangen en



009. Spijswetten - Kashrut - tvr>k - pagina 4

noem maar op), maar het gaat er in feite om dat de mens nu naast het vegetarische voedsel ook
het vlees van eetbaar gedierte mag eten. Dat niet alle dieren eetbaar zijn blijkt zoals ik heb
aangetoond uit het feit dat reeds door Noach een onderscheid gemaakt werd tussen reine en
onreine dieren, ook al werd pas aan Moshe en Aharon vele eeuwen later duidelijk uitgelegd wat
dat precies inhoudt, toen G’d aan Zijn volk Israél de regels gaf met betrekking tot rein en onrein
voedsel. De heiligheid van G'd is in het geding als deze bepalingen niet worden nageleefd. De
Eeuwige zet niet alleen Zijn volk Israél en allen die zich bij Hem aansluiten apart van alle andere
volken (zie vhyi>y Yeshayahu [Jesaja] 56:1-8), maar zet ook de reine dieren apart voor Zijn
uitverkorenen: “Maakt dan scheiding tussen rein en onrein vee en tussen onreine en reine vogels,
opdat gij uzelf niet verfoeilijk maakt door vee en vogels en alles wat op de aarde kruipt, dat Ik u
ontzegd heb door het onrein te verklaren. Weest Mij heilig, want heilig ben lk, de Euwige, en Ik
heb u afgezonderd van de volken, opdat gij Mij zoudt toebehoren.” (arqyv Vayiq'ra [Leviticus]
20:25-26). Wij willen hierin G’ds wil nauwkeurig onderzoeken en elk misverstand hieromtrent uit
ons leven verwijderen en daarom is het noodzakelijk om deze bijbelstudie over de voedselwetten
op te splitsen. In deel 1 zullen wij de Tora over dit onderwerp bestuderen en vanaf deel 2 gaan
wij kijken wat B’rit haChadasha [het Nieuwe Testament] hierover te zeggen heeft. Laten wij dus
beginnen met de eerste schriftelijke openbaring die door Adonai via Moshe aan de mensheid is
gegeven, waarin Hij duidelijke instructies gaf welke soorten viees wel en welke niet gegeten
mogen worden en waarin wij een lange lijst met dieren krijgen en de kenmerken ervan om te
beoordelen of zij wel of niet als rein voedsel kunnen dienen:

Lijst van reine en onreine dieren

“De Eeuwige sprak tot Moshe en Aharon en zeide tot hen: Spreekt tot de Israélieten: Dit zijn de
dieren, die gij eten moogt van al het gedierte dat op de aarde is. Al wat gespleten hoeven heetft,
te weten geheel doorkloofde hoeven, en wat herkauwt onder de dieren moogt gij eten. De
volgende echter zult gij niet eten van de dieren die herkauwen of gespleten hoeven hebben: de
kameel, omdat die wel herkauwt, maar geen gespleten hoeven heeft; onrein zal die voor u zijn.
Ook de klipdas, omdat die wel herkauwt, maar geen gespleten hoeven heeft; onrein zal die voor
u zijn. Ook de haas, omdat die wel herkauwt, maar geen gespleten hoeven heeft; onrein zal die
voor u zijn. Ook het zwijn, omdat het wel gespleten hoeven, ja zelfs geheel doorkloofde hoeven
heeft, maar niet herkauwt; onrein zal het voor u zijn. Van hun vlees zult gij niet eten en hun aas
zult gij niet aanraken; onrein zullen die voor u zijn. Dit moogt gij eten van al wat in het water leeft:
al wat vinnen en schubben heeft, in het water, in de zeeén en in de stromen, dat moogt gij eten.
Maar al wat geen vinnen of schubben heeft, in de zeeén en de stromen, onder al wat in het water
wemelt en onder alle levende wezens die in het water zijn, dat zal u een gruwel wezen. Ja, een
gruwel zullen zij u zijn; van hun vlees zult gij niet eten en hun aas zult gij verafschuwen. Alles in
het water, dat geen vinnen of schubben heeft, dat zal u een gruwel zijn. Deze zult gij
verafschuwen onder de vogels, (zij mogen niet gegeten worden, een gruwel zijn zij): de arend,
de lammergier en de zeearend, de wouw en alle soorten gieren, alle soorten raven, de struisvogel,
de katuil en de meeuw en alle soorten sperwers, de steenuil, de aalscholver en de oehoe, de
witte uil, de pelikaan, de aasgier en de ooievaar, alle soorten reigers, de hop en de vleermuis.
Alle wemelend gedierte met vleugels, dat op vier poten gaat, dat zal u een gruwel zijn. Deze
echter moogt gij eten van al het wemelend gedierte met vleugels, dat op vier poten gaat: die
boven zijn voeten dijen heeft om daarmee over de grond te springen. Deze moogt gij daarvan
eten: alle soorten sprinkhanen, alle soorten treksprinkhanen, alle soorten veldsprinkhanen en alle
soorten kleine treksprinkhanen. Maar alle wemelend gedierte met vleugels, dat vier poten heetft,
dat zal u een gruwel zijn. Aan deze verontreinigt gij u; ieder die hun aas aanraakt, zal onrein zijn
tot de avond, en ieder die van hun aas opneemt, zal zijn klederen wassen en onrein zijn tot de
avond. Alle dieren die gespleten hoeven hebben, maar niet geheel doorkloofde hoeven, en die
niet herkauwen, zullen u onrein zijn; ieder die ze aanraakt, zal onrein zijn. Ook alle zoolgangers
onder al de viervoetige dieren zullen u onrein zijn: ieder die hun aas aanraakt, zal onrein zijn tot
de avond. En hij die hun aas opneemt, zal zijn klederen wassen en onrein zijn tot de avond; onrein
zullen zij u zijn. Dit zal u het onreine zijn onder het wemelend gedierte dat op de grond wemelt:
de mol, de muis en alle soorten padden; en de egel, de waraan en de hagedis, de slak en het
kameleon. Deze zullen u onrein zijn onder al het wemelend gedierte. leder die ze aanraakt, als
zij dood zijn, zal onrein zijn tot de avond. En alles waarop zulk een dier valt, als het dood is, zal
onrein zijn; elk houten vat of kledingstuk of vel of zak, elk gebruiksvoorwerp, zal in het water



009. Spijswetten - Kashrut - tvr>k - pagina 5

gelegd worden en onrein zijn tot de avond; dan zal het rein zijn. En elk aarden vat, waarin zulk
een dier valt; alles wat daarin is, zal onrein zijn, en gij zult het stuk breken. Alle voedsel dat
gegeten mag worden, waarop water komt, zal onrein zijn; en alle drank die gedronken mag
worden, zal in al zulk vaatwerk onrein zijn. En alles waarop zulk aas valt, zal onrein zijn: de oven
en de bakpan zullen gebroken worden, onrein zijn zij en onrein zullen zij u zijn; een bron echter
of een put, een vergaarbak van water, zal rein zijn; maar die zulk aas aanraakt, zal onrein zijn.
En wanneer zulk aas valt op enig zaaizaad dat uitgezaaid zal worden, dan zal dit rein blijven.
Maar wanneer water op dat zaad gedaan is en er valt zulk aas op, dan zal het u onrein zijn.
Wanneer een van de dieren die u tot spijze zijn, sterft, dan zal hij die zijn aas aanraakt, onrein
Zijn tot de avond. En hij die van zijn aas eet, zal zijn klederen wassen en onrein zijn tot de avond;
ook hij die zijn aas opneemt, zal zijn klederen wassen en onrein zijn tot de avond. En al het
wemelend gedierte dat op de grond wemelt, is een gruwel, het zal niet gegeten worden. Alles wat
op de buik gaat en alles wat op vier voeten gaat, ook alle veelvoetigen van allerlei wemelend
gedierte dat op de grond wemelt, dat zult gij niet eten, want die zijn een gruwel. Maakt uzelf niet
verfoeilijk door enig wemelend gedierte en verontreinigt u daardoor niet, zodat gij daardoor onrein
wordt. Want Ik ben de Eeuwige, uw G’d; heiligt u en weest heilig, want Ik ben heilig; verontreinigt
uzelf niet door allerlei wemelend gedierte dat op de grond krioelt. Want Ik ben de Eeuwige, die u
uit het land Egypte heb doen trekken, om u tot een Gd te zijn; weest heilig, want Ik ben heilig. Dit
is de wet aangaande het vee, het gevogelte en elk levend wezen dat krioelt in het water, en elk
wezen dat op de grond wemelt, om scheiding te maken tussen het onreine en het reine, tussen
de dieren die gegeten mogen worden, en de dieren die niet gegeten mogen worden.” (arqyv
Vayiq'ra [Leviticus] 11:1-47). - “Gij zult niets eten, dat een gruwel is. Dit zijn de dieren die gij eten
moogt: rund, schaap en geit; hert, gazel, antiloop, steenbok, das, wilde os en wild schaap; elk
dier, dat gespleten hoeven heeft (hamelijk de beide hoeven geheel gekloofd) en herkauwt onder
de dieren, moogt gij eten. De volgende echter zult gij niet eten van de dieren die herkauwen of
geheel gespleten hoeven hebben: de kameel, de haas, en de klipdas, omdat zij wel herkauwen,
maar geen gespleten hoeven hebben; onrein zullen zij voor u zijn. Ook het zwijn, omdat het wel
gespleten hoeven heeft, maar niet herkauwt; onrein zal het voor u zijn. Van hun vlees zult gij niet
eten en hun aas zult gij niet aanraken. Dit moogt gij eten van al wat in het water leeft: al wat
vinnen en schubben heeft, moogt gij eten, maar gij zult niets eten dat geen vinnen of schubben
heeft; onrein zal dat voor u zijn. Elke reine vogel moogt gij eten. Maar deze zijn het, waarvan gij
niet eten zult: de arend, de lammergier en de zeearend; de wouw, de gier en alle soorten kraaien;
alle soorten raven; de struisvogel, de katuil, de meeuw en alle soorten sperwers; de steenuil, de
oehoe en de witte uil; de pelikaan, de aasgier en de aalscholver; de ooievaar en alle soorten
reigers, de hop en de vleermuis. Ook al het wemelend gedierte met vleugels, dat zal voor u onrein
zijn, zij zullen niet gegeten worden. Al het reine gevogelte moogt gij eten. Gij zult geen aas eten;
aan de vreemdeling, die binnen uw poorten vertoeft, moogt gij het te eten geven, of gij moogt het
aan een buitenlander verkopen, want gij zijt een volk, dat de Eeuwige, uw G’d, heilig is. Gij zult
een bokje niet koken in de melk van zijn moeder.” (,yrbd Devarim [Deuteronomium] 14:3-21). Dit
laatste zinnetje heeft ervoor gezorgd dat er binnen de joodse orthodoxie een strenge scheiding
van melk- en vleesproducten wordt gehandhaafd wat uiteindelijk zelfs resulteerde in twee
keukens, twee koelkasten, twee soorten bestek, twee soorten servies en ga zo maar door. Er zijn
zelfs gezinnen waar alles in drievoud is, als men ook plantaardig voedsel apart behandelt. Maar
zo heeft Adonai het mijns inziens zeer zeker niet bedoeld, want dat staat er niet. Hier staat alleen
maar dat men een bokje niet mag koken in de melk van zijn moeder, niet meer en niet minder.
Wij moeten ons dus niet laten verleiden om geboden van mensen te gehoorzamen, die wij niet in
de Tora terug kunnen vinden, want er staat ook geschreven: “Gij zult aan wat Ik u gebied, niet
toedoen en daarvan niet afdoen, opdat gij de geboden van de Eeuwige, uw G’d, onderhoudt, die
Ik u opleg” (,yrbd Devarim [Deuteronomium] 4:2) en: “Al wat Ik u gebied, zult gij naarstig
onderhouden; gij zult daaraan niet toedoen, noch daarvan afdoen” (,yrbd Devarim
[Deuteronomium] 12:32). Dus laten wij het maar houden bij hetgeen er geschreven staat! Ik ben
er zeker van dat een koe nooit de moeder van een schaap of kip kan zijn en daarom vind ik het
onzin om b.v. geen koffiemelk te mogen gebruiken nadat men Shoarma of Kebab heeft gegeten.
En zelfs als ik een ijsje eet na een rundvleesgerecht, dan nog is het bokje niet gekookt in de melk
van de moeder. Op deze rabbijnse inzetting die het nuttigen van melkspijzen in combinatie met
vleesgerechten verbiedt, ga ik dus in deze bijbelstudie verder niet in.

Vraag naar de motieven



009. Spijswetten - Kashrut - tvr>k - pagina 6

In de openingsverzen van arqyv Vayig'ra [Leviticus], hoofdstuk 11 somt de Tora een aantal
dieren op, die slechts één van de reine kenmerken hebben: herkauwen of gespleten hoeven.
Elders worden de overige kenmerken bekendgemaakt. Het feit dat hier een opsomming van
dieren met al deze kenmerken wordt gegeven, heeft ongeveer 2000 jaar geleden Rabbi Agiva
verwonderd doen uitroepen: “Was Moshe dan een jager, een kenner van de fauna, dat hij in staat
was een volledige lijst van deze diersoorten te geven?”. Rabbi Aqgiva wilde met deze vraag
aantonen dat hij hierin een bewijs zag dat de Tora door G'd zelf gegeven is, want de lijst werd
samengesteld in een tijd waarin vele continenten nog niet waren ontdekt en Moshe onmogelijk
alle door hem genoemde dieren kon kennen. Maar de Kashrut is niet één of andere rituele
regeling enkel voor de tijd van Moshe en beperkt tot het Joodse volk. Ook wij, zowel Joden alsook
gelovigen uit de volken, kunnen 2000 jaar na Rabbi Agiva de conclusie van deze grote geleerde
slechts bevestigen. Maar waarom hebben zoveel mensen toch het verkeerde idee dat G’d Zijn
volk met de spijswetten ongemakken oplegt? Waarom zien velen deze beperkingen op de
menukaart toch als ongemakken? Laten wij toch uitgaan van dit éne principe: G’d heeft ons lief
en wat Hij ons ook instrueert, is voor ons welzijn, niet een of andere onzinnige beperking voor
een bepaalde periode die weer helemaal wordt veranderd voor de mensen van een andere
periode. Toch dat brengt ons weer bij de vraag naar de diepere motieven van Adonai waarom Hij
ons wil weghouden van onreine dieren. In de loop der eeuwen hebben verschillende
commentatoren zich over deze vraag gebogen. Nachmanides (12e eeuw) acht de verboden
diersoorten schadelijk voor ons lichamelijk welzijn. Hij wijst op het feit, dat de meeste van de
diersoorten, die G'd als voedsel verboden heeft, van zodanige aard zijn, dat zij werkelijk ongezond
Zijn en niet geschikt om te worden gegeten. In de spijswetten heeft de Eeuwige slechts met Zijn
volk gehandeld zoals een liefhebbende vader met zijn kinderen doet, die hij weerhoudt iets te
eten waarvan hij weet dat het schadelijk voor hen is en hen ziek zal maken. Paardenvlees is niet
geschikt voor mensen, omdat paarden geen gespleten hoeven hebben en ook niet herkauwen.
Hetzelfde geldt voor varkensvlees: ham, spek, worst, maar ook konijnenvlees etc.; het is
eenvoudig niet geschikt voor menselijjke consumptie. Zo ook inktvissen, oesters, kreeften,
mosselen, krabben en garnalen. Het enige zeevoedsel dat geschikt is om te eten is vis die zowel
vinnen als schubben heeft. Heilbot heeft beide en is rein; zeewolf is gladde vis, dus onrein. Wij
moeten ons realiseren dat fysieke wetten ons lichaam en onze gezondheid regelen. Ook
Maimonides wijst op het feit, dat het Joodse volk verschillende ziekten die voorkomen bij mensen
die varkensvlees eten, bespaard zijn gebleven. Het is inderdaad algemeen bekend dat de hygiéne
die de Joodse wet voorschrijft in de Middeleeuwen zijn vruchten heeft afgeworpen. De
hygiénische gevolgen van de spijswetten zijn namelijk duidelijk: zij maakten in de duistere
Middeleeuwen de Joden met hun bijzondere reinheidsbepalingen, levend in afgesloten gebieden,
tot een bevolkingsgroep, die beter tegen epidemieén zoals de pest beschermd was. Maar deze
bescherming leidde helaas weer tot een wrede vervolging omdat de Joden doorgaans de schuld
kregen van alle ellende. Er valt dus in elk geval heel wat te zeggen voor het medisch aspect van
de spijswetten, maar Abarbanel (15de eeuw) is het daar duidelijk niet mee eens: “G'd verhoede
ons - zo stelt hij scherp - voor een uitleg in de sfeer van de bevordering van de volksgezondheid.
Een dergelijke interpretatie zou de Tora reduceren tot een medisch handboek. Bovendien - gaat
hij verder - zien wij dat velen de verboden diersoorten consumeren zonder dat hun lichamelijke
gezondheid daaronder lijdt.” Ook daar valt wat voor te zeggen, want in dit opzicht heeft hij
helemaal gelijk: omdat het varken al sinds de grote dagen van Griekenland als volksvoedsel werd
gebruikt, viel het verbod daarvan binnen de Joodse gemeenschap naar buiten toe het meest op!
Van alle dieren, die in de spijswetten als onrein verboden zijn, is er echter geen meer gevreesd
en verafschuwd door de vrome Joden dan varkensvlees! Antiochus heeft er velen ter dood
gebracht, omdat zij het niet wilden eten. Maar de bewering dat het gebruik van varkensvlees
bijzonder onhygiénisch en schadelijk voor de gezondheid zou zijn in warme landen zoals het
Midden-Oosten en dat dus de voornaamste reden voor het verbod ervan zou zijn, klinkt op het
eerste gezicht wel aannemelijk, maar dat is met zekerheid niet de achtergrond geweest van deze
bepaling, hooguit een heilzaam gevolg. De Grieken gebruikten immers zoals gezegd in een
vergelijkbaar klimaat (Griekenland en Klein-Azi€) wel varkensvlees zonder dat ze er op grote
schaal ziek van werden. Abarbanel komt tot de conclusie dat het eten van onreine dieren
voornamelijk de zuiverheid van onze geest aantast. Dit sluit ook aan bij wat de Tora zelf stelt:
“Heiligt u en weest heilig, want Ik ben heilig; verontreinigt uzelf niet door allerlei wemelend
gedierte dat op de grond krioelt” (arqyv Vayiq'ra [Leviticus] 11:44). Sommigen opperen het



009. Spijswetten - Kashrut - tvr>k - pagina 7

denkbeeld, dat het verbod van deze dieren als onrein bedoeld was als een waarschuwing aan
het volk tegen de slechte eigenschappen van deze dieren. Wij moeten niet vuil wezen of ons, als
zwijnen, in het slijk rondwentelen, niet schuw en laf zijn zoals hazen, noch in de aarde wroeten
als konijnen; laat niet de mens, die naar G'ds beeld geschapen is, zich gelijk maken aan deze
beesten! De Tora verbied niet slechts om er van te eten, maar zelfs om ze aan te raken, want wie
zich voor zonde wil bewaren, moet zeer zorgvuldig de verzoeking er toe mijden, en alles wat er
naar toe leidt. De geleerden merken ook nog op, dat de meeste dieren, die door deze wet onrein
en tot een gruwel werden verklaard, in hoge achting stonden bij de heidenen, niet alleen als
voedsel, maar ook omdat ze er gebruik van maakten voor waarzeggerij en om aan hun goden te
offeren of zelfs te aanbidden! Zo was het varken bijvoorbeeld aan Venus, de uil aan Minerva, de
arend aan Jupiter, de hond aan Hecate en de konijn als symbool van vruchtbaarheid aan de
lentegodin Ostara (paashaas = Osterhase!) gewijd, en die allen worden in de Kashrut onrein
verklaard. Daarom kan er geen betere verklaring voor de spijswetten worden gegeven dan de
reeds geciteerde omschrijving die Rashi hieraan gaf in zijn Sifra: “Niet omdat ik het niet lust, maar
omdat het mij verboden is!” G'd verbiedt ook het eten van dierlijk vet of bloed (arqyv Vayiqg'ra
[Leviticus] 3:17; 7:23-27). Dierlijk vet behoort van het vlees te worden afgesneden alvorens dit
wordt gegeten en bloed dient geheel verwijderd te worden na het slachten. Daarom verboden
ook de Sh’lichim [apostelen] die te Jeruzalem vergaderden de consumptie van het vlees van
dieren, die door verstikking of wurging gedood zijn of vlees waar het bloed er nog in zit (tvlipm
Mif'alot [Handelingen] 15:20). Dit behoort ook voor de gelovigen uit de volken nog tot de
nieuwtestamentische leer voor vandaag! Maar op deze laatstgenoemde bepalingen ga ik in een
aparte bijbelstudie nog nader in!

Gehoorzaamheid

De heiligheid en soevereiniteit van G'd is in het geding als deze bepalingen niet worden
nageleefd, want als wij zelf bepalen wat wij zullen eten, stelen we gezag van G’d! Wij stelen gezag
wat ons niet toekomt. Daarom zegt Hij: “Gij zult!” in de gebiedende wijze, maar ook al zou de
Eeuwige zeggen: "Zou u alstublieft zo vriendelijk willen zijn geen varkensvlees te eten”, maar u
slaat dat in de wind en eet toch een broodje ham, dan is dat zonde en kan niet zonder gevolgen
blijven. Maar de Eeuwige als allerhoogste autoriteit richt natuurlijk geen vrijblijvend verzoek aan
ons. Hij zegt derhalve niet: "Zou u misschien zo vriendelijk willen zijn...", maar: “Gij zult niets eten,
dat een gruwel is!!!” (,yrbd Devarim [Deuteronomium] 14:3). Geen vrijblijvend verzoek of advies,
maar een nadrukkelijke opdracht, een keihard verbod! Duidelijke instructies: “Dit zijn de dieren
die gij eten moogt: rund, schaap en geit.” - Duidelijk wat wel en niet mag: “Elk dier, dat gespleten
hoeven heeft, namelijk de beide hoeven geheel gekloofd en herkauwt onder de dieren, moogt gij
eten. De volgende echter zult gij niet eten......” - “Zult gij niet eten!” Duidelijke taal' Dan vers 8:
“Ook het zwijn, omdat het wel gespleten hoeven heeft, maar niet herkauwt; onrein zal het voor u
zijn. Van hun vlees zult gij niet eten.” - " Zult gij niet eten!" staat er. Wie deze woorden van zijn
eigen Schepper aan zijn laars lapt of zich door anderen laat wijsmaken dat men alles eten mag
en dat dus ook doet, is een zondaar, omdat hij of zij niet de wil van zijn hemelse Vader doet! Dat
kan niet zonder gevolgen blijven, want Yeshua heeft zelf gezegd: “Niet een ieder, die tot Mij zegt:
Here, Here, zal het Koninkrijk der hemelen binnengaan, maar wie doet de wil Mijns Vaders, die
in de hemelen is!” (vhyttm Matityahu [Matthéuls] 7:21). Wat kunnen wij dus leren van deze wet
op de dieren die we wel en niet mogen eten? Sla nog eens arqyv Vayiq'ra [Leviticus] 11:47 op!
Waarom deze wet? Om scheiding te maken tussen het onreine en het reine, tussen de dieren die
gegeten mogen worden, en de dieren die niet gegeten mogen worden. Deze wet is bedoeld om
scheiding te maken in ons leven tussen het reine en onreine, als een schaduw of tegenhanger
van het geestelijke voedsel - geestelijk onderwijs. Heeft u er in de afgelopen dagen, maanden en
jaren goed op toegezien dat u rein geestelijk voedsel nuttigde? Voedsel dat gebaseerd is op en
niet in strijd met de Tora? Heeft u ook uw kinderen het juiste geestelijke onderwijs gegeven en
een duidelijk onderscheid gemaakt tussen onrein geestelijk voedsel en rein geestelijk voedsel?
Heeft u leren onderscheiden wat we als geestelijk rein kunnen consumeren? Heeft u Ruach
haQodesh [de Heilige Geest] uitgenodigd om u hierin te leiden en te onderwijzen? Vind u dat ook
u de spijswetten zou moeten houden? Ik vind eigenlijk meer dat wij ons allen eerder moeten
afvragen of de Eeuwige ons waardig vindt om Zijn spijswetten te mogen houden, want als
hemelse Geneesheer is Hij het namelijk die de keuze maakt wie van Zijn patiénten een dieet mag
volgen en wie niet, zoals onze wijzen hebben geschreven: "Alleen die patiénten waarvan hij



009. Spijswetten - Kashrut - tvr>k - pagina 8

verwacht dat zij zullen herstellen legt de arts beperkingen in de voeding op. Dus heeft G'd de
spijswetten gegeven voor hen waar Hij nog toekomst in ziet. De anderen mogen eten wat ze
willen..." (Tanchum Ben Hanilai, hbr arqyv Vayiq'ra Raba 13:2).

Werner Stauder



