
009. Spijswetten - Kashrut - tvr>k  - pagina 1 

009. Bijbelstudie over de 

SPIJSWETTEN - KASHRUT 

tvr>k 
 

Deel 1: Leviticus 11:1-47 en Deuteronomium 14:3-21 
 
 

Onze vorige bijbelstudie, die gebaseerd is op de ,y>dq hrdc  Sidra Q’doshim [Heiligen], ging over 

de h>vdq  Q’dusha, de levensheiliging van G’ds volk, en tot de meest zichtbare aspecten van 

deze h>vdq  Q’dusha behoren de spijswetten, waarin de Eeuwige ons precies uitlegt wat wij wel 

en niet mogen eten, want degene die onrein voedsel tot zich neemt, verontreinigt zich en pleegt 
daardoor een vergrijp tegen de levensheiliging. De hoofdreden waarom ,>h  haShem de 

spijswetten heeft ingesteld, is dus om de gelovige een stapje dichter bij de heiligheid in zijn 
dagelijks leven te brengen. De oorspronkelijke betekenis van het Hebreeuwse woord >dq  Qadosh 

[heilig] is, zich te onderscheiden, zoals blijkt uit qvcp  Pasuq [vers] 2 en 3 van ,yrbd  Devarim 

[Deuteronomium] 14 in de har hrdc  Sidra Re’e [Zie!]: “Want gij zijt een volk, dat de Eeuwige, uw 

G’d, heilig is, en u heeft de Eeuwige uitverkoren om Hem een eigen volk te zijn uit al de volken, 
die op de aardbodem wonen. Gij zult niets eten, dat een gruwel is.” 
 

Onderscheiden van andere volken 
 

G’d wilde Zijn volk Israël hiermee leren om zich te onderscheiden van andere volken, niet slechts 
in religieuze plechtigheden, maar ook in het gewone dagelijkse leven. Hij wilde hen tonen dat zij 
door Hem apart gezet zijn en niet onder de andere volken geteld moeten worden. Inachtneming 
van de spijswetten beperkt de kans op assimilatie en daarom voedt het Kashrut ons in eerste 
instantie op tot heiligheid in de zin van anders zijn en anders durven zijn dan de omgeving. Adonai 
heeft de Israëlieten de assimilatie met de volken die de afgoden dienden nadrukkelijk verboden: 
"Sluit toch geen verbond met de inwoners van het land; wanneer zij hun goden overspelig nalopen 
en aan hun goden offeren, dan zouden zij u uitnodigen en gij zoudt van hun slachtoffer eten. 
Wanneer gij van hun dochters voor uw zonen neemt en zij haar goden overspelig nalopen, dan 

zouden zij tevens uw zonen tot overspelig nalopen van haar goden verleiden." (tvm>  Shemot 

[Exodus] 34:15-16). Daardoor kregen de spijswetten een extra betekenis, omdat deze specifieke 
regels voor het eten de Israëlieten daaraan hinderen om samen met hun heidense buren de 
maaltijd te gebruiken zouden zij ook niet met hen sociaal omgaan en dus zou de kans op 
gemengd huwen verminderen en zou het overleven van het volk Israël verzekerd worden. Zo 
dienen de spijswetten tevens om een Jood eraan te helpen herinneren dat hij Jood is, een apart 
en heilig deel van een heilig volk. De Tora biedt ons vele manieren om ons te helpen herinneren, 
dat wij joods zijn, maar volgens de rabbijnen is één van de meest dwingende dat wij letten op wat 
wij eten, zoals blijkt uit de volgende Witz [mop]:  
 
Een joodse student sprak zijn rabbijn aan en bekende dat hij had "gezondigd". 
Student: "Rabbi, ik heb op Yom Kipur [Grote Verzoendag] een broodje ham gegeten." 
Rabbi: "Weet je dan niet dat het überhaupt verboden is om op Yom Kipur te eten?" 
Student: "Ik weet het, maar het was me ontschoten." 
Rabbi: "En weet je niet dat ham treife [onrein] is?" 
Student: "Dat weet ik, maar ik had er niet aan gedacht." 
Rabbi: "Waarom heb je het dan gedaan?" 
Student: "Ik was even vergeten dat ik Jood ben!" 
 
Iemand heeft eens gezegd: Als de joodse identiteit bepaald zou zijn door de voorschriften, die 
betrekking hebben op het synagogenbezoek, zouden veel mensen er buiten vallen, want dat is 
niet verplicht. Maar iedereen eet! Iedereen passeert als het ware de keuken. Daar valt dus de 
beslissing, de keuze!!! G’d wilde Zijn volk met de spijswetten leren om zich ook in het gewone 
dagelijkse leven te onderscheiden van andere volken. De Tora leert ons, dat ook al lang voordat 
de Eeuwige de spijswetten officieel aan Moshe [Mozes] en Aharon [Aäron] heeft meegedeeld, 
het verschil reeds bestond tussen de Hebreeën en andere volken ten opzichte van hun voedsel, 
en bij overlevering door hen in acht werd genomen, want in het verhaal van Yosef [Jozef] mochten 



009. Spijswetten - Kashrut - tvr>k  - pagina 2 

de Egyptenaren met hem en zijn broers niet samen eten. Yosef zeide: “Dient het maal op. Toen 
dienden zij het op voor hem afzonderlijk en voor hen afzonderlijk en voor de Egyptenaren die met 
hem aten, afzonderlijk; de Egyptenaren toch mogen geen maaltijd gebruiken met de Hebreeën, 
want dat is voor de Egyptenaren een gruwel.” (ty>arb  Bereshit [Genesis] 43:32). Het grappige in 

dit verhaal is, dat het hier net andersom is: het was juist voor de Egyptenaren een gruwel om 
samen met de Hebreeën aan één tafel te eten omdat zij het vlees van dieren aten die door de 
Egyptenaren als heilige dieren werden vereerd, zoals heden ten dage nog steeds het geval is 
met de heilige koe bij de Hindoes. Bij de spijswetten van de Israëlieten daarentegen gaat het niet 
om een vermeende heiligheid van het dier, maar juist om de heiligheid van de persoon die het 
eet! De heiliging separeert de gelovige van dat, wat hij, door zijn natuurlijke neiging zou doen. 
Het dwingt hem dus tot beheersing van een natuurlijke drift en door zich te onttrekken aan de 
ongeremde invloed van die natuurlijke neigingen komt hij apart te staan, of beter gezegd erboven 
te staan. Moshe Ben Maimon, genaamd Maimonides (1135-1204), de schrijver van de uit veertien 

boeken bestaande hrvt hn>m  Mishne Tora, stelt dat het stipt naleven van de spijswetten ons 

leert "onze lusten te beheersen en eraan te wennen onze begeerten in te tomen. We moeten het 
genoegen van eten en drinken niet beschouwen als het eindpunt van ons bestaan." (,ykvbn hrvm  

More Nevuchim [Gids der Dolenden] 3:35). Maar daar staat echter weer tegenover: "Er kan geen 
vreugde zijn zonder eten en drinken." (Talmud, ]uq divm  Mo’ed Qatan 20a). Ook zegt een 

Jiddisch spreekwoord: “As men lejgt sich nit gegessn, stejht men oif nit geschlofn - Wie gaat 
slapen zonder te hebben gegeten, staat op zonder te hebben geslapen.” U ziet het: de spijswetten 
zijn dus niet bedoeld om onze eetlust te bederven of af te remmen, maar om ons te helpen leren 
een bewuste keuze te maken wat wij eten, welke vleessoorten wij wel en welke wij niet eten. 
Daarom is het maar al te waar wat Sh’lomo Ben Yitzchaq, genaamd Rashi (1040-1105) reeds in 
de11e eeuw schreef: “Zeg niet, ik wil geen varkensvlees eten, omdat ik het niet lust, maar zeg: ik 
lust het wel, maar ik eet het niet want mijn Vader in de hemel verbood het mij!” (Sifra op arqyv  

Vayigra [Leviticus] 20:26). Ook alle andere rabbijnse verklaarders gaven als voornaamste reden 
voor het houden van de spijswetten uitsluitend G’ds opdracht aan omdat er over ogenschijnlijk 
onbegrijpelijke wetten en inzettingen zoals de spijswetten (door onze wijzen Chuqim genoemd, 
d.w.z. wetten zonder rationele uitleg), de Talmud een duidelijke hint geeft: “Ik ben de Eeuwige, 
uw G’d. Mijn verordeningen zult gij volbrengen en Mijn inzettingen in acht nemen en daarnaar 
wandelen en gij zijt niet bevoegd om dezen in twijfel te trekken of te beredeneren.” (amvy  Yoma 

67b). Het volstaat in principe als reden, dat Adonai het zo wilde en daar Zijn wil ons tot wet moet 
zijn, behoeven wij dus eigenlijk naar geen andere reden te zoeken, want Zijn wil is Zijn wijsheid! 
Hij heeft het goed met ons bedoeld om de gehoorzaamheid van Zijn kinderen te beproeven en te 
oefenen, niet slechts in de plechtigheden van Zijn xbzm  Mizbeach [altaar], maar ook aan onze 

eigen tafel opdat wij ook daar zouden gedenken dat wij onder Zijn gezag en toezicht zijn. Zo had 
de Eeuwige reeds in het Paradijs de gehoorzaamheid van de mens in zijn staat van onschuld op 
de proef gesteld, door hem te verbieden van een zekere boom te eten. 
 

Noach 
 

Nadat Aharon [Aäron] tot Kohen haGadol [hogepriester] was gewijd over de Mish’kan 
[tabernakel], heeft de Eeuwige met hem evenals met zijn broer Moshe [Mozes] gesproken, en 
hen beiden aangesteld als Zijn gemachtigden om Zijn wil aan het volk Israël en allen die zich bij 
hen aansloten, bekend te maken en om hen te leren onderscheid te maken tussen hetgeen rein 
is en hetgeen onrein is in elk opzicht, dus ook in de voeding. G’d heeft bepaald welke dieren ons 
als voedsel mogen dienen en welke niet, Hij bepaalde welke dieren rein zijn en welke niet. Toch 
zelfs vóór de zondvloed was dit verschil reeds aanwezig, want in het eerste bijbelboek lezen wij 
dat al bij Noach een onderscheid wordt gemaakt tussen reine en onreine dieren, wanneer de 
Eeuwige de zondvloed heeft voorzegd en Noach de ark aan het bouwen is: “Van alle reine dieren 
zult gij zeven paar nemen, het mannetje en zijn wijfje, maar van de dieren, die niet rein zijn, één 

paar, het mannetje en zijn wijfje” (ty>arb  Bereshit [Genesis] 7:2) - “Van de reine dieren en van 

de dieren, die niet rein waren, van het gevogelte en van alles wat op de aarde kruipt, kwamen 
er twee aan twee tot Noach in de ark, mannetje en wijfje, zoals G’d Noach geboden had.” (ty>arb  

Bereshit [Genesis] 7:8-9). Na de zondvloed heeft Adonai een verbond gesloten met Noach en 
zijn zonen. Hij gaf hen toestemming om voortaan vlees te mogen eten: “Alles wat zich roert, wat 
leeft, zal u tot spijze zijn; Ik heb het u alles gegeven evenals het groene kruid.” (ty>arb  Bereshit 

[Genesis] 9:3). Maar zoals gezegd was reeds toen al bij Noach het onderscheid tussen reine en 



009. Spijswetten - Kashrut - tvr>k  - pagina 3 

onreine dieren bekend, wat blijkt uit het feit dat hij uitsluitend reine dieren offerde: “Al het wild 
gedierte, al het kruipend gedierte en al het gevogelte, alles wat zich op de aarde roert, naar hun 
geslachten, ging uit de ark. En Noach bouwde een altaar voor de Eeuwige, en hij nam van al het 
reine vee en van al het reine gevogelte en bracht brandoffers op het altaar.” (ty>arb  Bereshit 

[Genesis] 8:19-20). Treffend is overigens ook dat Noach, vóór de zondvloed, van de reine dieren 
die later geofferd of gegeten zouden worden zeven paar in de ark nam; maar van de onreine 
dieren, waarvan hij gedurende de zondvloed niet zou eten, nam hij één paar – slechts voldoende 
om ze te laten voortbestaan. De gevolgtrekking ligt dus voor de hand dat er meer reine dieren 
aan boord werden genomen om later als voedsel te dienen! Uit hoofdstuk 9, vers 3 zou men 
echter de conclusie kunnen trekken, dat aan Noach en zijn zonen alle dieren, vogels, kruipende 
dieren en vissen - zowel rein als onrein - gegeven zouden zijn als voedsel, maar als men deze 
tekst nader bestudeert dan blijkt al gauw dat dit niet zo is en dat er slechts mee wordt bedoeld 
dat men behalve groenten, fruit en kruiden nu ook vlees mag eten. Ja, het is inderdaad waar dat 
haShem in vers 3 tegen Noach zegt: “Alles wat zich roert, wat leeft, zal u tot spijze zijn”, maar het 
is daarentegen ook zo, dat Hij in hoofdstuk 1, vers 29 tegen Adam zei: “Zie, Ik geef u al het 
zaaddragend gewas op de gehele aarde en al het geboomte, waaraan zaaddragende vruchten 
zijn; het zal u tot spijze dienen!” - Wat wil ik daarmee zeggen? Heel eenvoudig: de Eeuwige gaf 
weliswaar al het zaaddragend gewas en alle boomvruchten als voedsel aan Adam, maar dat wil 
nog niet zeggen dat Adam ook daadwerkelijk alles at! U weet net zo goed als ik dat niet alles wat 
uit de aarde voortkomt of wat aan een boom hangt voor menselijke consumptie geschikt is. 
Evenals niet iedere plant die de Schepper laat groeien voor voeding geschapen is, zo is het ook 
met de dieren. In discussies over de spijswetten krijg ik vaak het volgende argument te horen: 
"Als varkensvlees, paling of garnalen niet als voedsel bestemd zijn, waarom heeft G’d ze dan 
geschapen?" Ik geef dan meestal als antwoord: “Dan zou u ook net zo goed kunnen vragen 
waarom G’d dan onkruid en vergiftige paddestoelen heeft geschapen. Alles heeft Hij wel met een 
bepaald doel geschapen, maar niet alles met het doel om te worden gegeten!” Eigenlijk komt het 
op hetzelfde neer als wat Sha’ul [Paulus] in een vergelijkbare situatie schreef: “Alles is mij 
geoorloofd, maar niet alles is nuttig!” (1 Korinthiërs 6:12). Als men A zegt moet men ook B zeggen. 
Als men zich in zijn eetgewoonten erop beroept dat men alles mag eten wat G’d geschapen heeft 
dan moet men dat vooral gaan doen, maar dan weet ik niet hoe lang het duurt voordat men over 
z’n nek gaat (tenzij men een sterke maag heeft). Er zijn tegenwoordig ook hier in Nederland 
talrijke delicatessenzaken, die gespecialiseerd zijn in geroosterde maden en schorpioenen of 
heerlijke ingeblikte slangen. Voor muizen, katten en honden daarentegen moet u echter helaas 
toch nog steeds in Azië wezen omdat die nog niet ter consumptie zijn toegestaan door de 
Nederlandse wetgeving. By the way: heeft u wel eens een stel pasgevangen levende palingen 
gezien, die zich in een bak zout kronkelen? U heeft weinig fantasie voor nodig om de gelijkenis 
met slangen te zien. Begrijp me goed: ik wil hier niemand de eetlust bederven, maar juist met 
deze voorbeelden verduidelijken dat G’ds kinderen, die gehoorzaam willen zijn aan de Schepper 
van alle voedsel, geen varkensvlees, konijn, paling of garnalen willen eten om dezelfde reden 
waarom zij ook geen slakken, wurmen en vergiftige paddestoelen eten. En nu gaan we weer terug 
naar ty>arb  Bereshit [Genesis] 9:3 en vergelijken enkele commentaren over deze tekst. 

Commentaar Dächsel: “Al wat zich roert, dat levend is, zij u tot spijze. Ik heb het u al gegeven, 
gelijk het groene kruid, dat eertijds wellicht de enige spijze was, maar nu voor een zo veel zwakker 
geslacht, dat krachtiger voedsel, dat vleesspijs behoeft, slechts als toespijs dienen zal”. In 
tegenstelling tot ty>arb  Bereshit [Genesis] 1:29, waarin de Eeuwige tegen Adam zeide dat 

slechts het zaadgevende gewas van de aarde en het geboomte de mens tot voedsel mocht 
dienen, gaf G’d aan Noach nu de toestemming om voortaan ook het vlees van dieren als voedsel 
te mogen nuttigen. Kanttekeningen: “Al wat zich roert, dat is, allerlei eetbaar gedierte, op de 
aarde, in de lucht en in de wateren; dat levend is… en het groene kruid. Dus: “boven het groene 
kruid en de vruchten, die Ik u tevoren tot spijs had verordend, geef Ik u nu ook allerlei levend, 
eetbaar gedierte.” - Talmud-traktaat ]yrdhnc  Sanhedrin 59b: “Rav Yehuda zeide: Rav heeft 

gezegd: aan de eerste mensen was geen vlees tot voedsel toegestaan, zoals geschreven staat: 
het groene kruid en de vruchten zullen u tot spijze dienen en voor alle dieren der aarde, maar 
niet: de dieren der aarde voor u. Toen echter de nakomelingen van Noach kwamen, stond Hij het 
hen toe, want er is gezegd: Gelijk het groene kruid vroeger, geef Ik u thans alles.” - Conclusie: 

ty>arb  Bereshit [Genesis] 9:3 wil dus niet zeggen dat het voortaan geoorloofd is om maar alles 

te eten wat leeft (dus ook varkens, palingen, mosselen, slakken, maden, wurmen, slangen en 



009. Spijswetten - Kashrut - tvr>k  - pagina 4 

noem maar op), maar het gaat er in feite om dat de mens nu naast het vegetarische voedsel ook 
het vlees van eetbaar gedierte mag eten. Dat niet alle dieren eetbaar zijn blijkt zoals ik heb 
aangetoond uit het feit dat reeds door Noach een onderscheid gemaakt werd tussen reine en 
onreine dieren, ook al werd pas aan Moshe en Aharon vele eeuwen later duidelijk uitgelegd wat 
dat precies inhoudt, toen G’d aan Zijn volk Israël de regels gaf met betrekking tot rein en onrein 
voedsel. De heiligheid van G’d is in het geding als deze bepalingen niet worden nageleefd. De 
Eeuwige zet niet alleen Zijn volk Israël en allen die zich bij Hem aansluiten apart van alle andere 
volken (zie vhyi>y  Yeshayahu [Jesaja] 56:1-8), maar zet ook de reine dieren apart voor Zijn 

uitverkorenen: “Maakt dan scheiding tussen rein en onrein vee en tussen onreine en reine vogels, 
opdat gij uzelf niet verfoeilijk maakt door vee en vogels en alles wat op de aarde kruipt, dat Ik u 
ontzegd heb door het onrein te verklaren. Weest Mij heilig, want heilig ben Ik, de Euwige, en Ik 
heb u afgezonderd van de volken, opdat gij Mij zoudt toebehoren.” (arqyv  Vayiq’ra [Leviticus] 

20:25-26). Wij willen hierin G’ds wil nauwkeurig onderzoeken en elk misverstand hieromtrent uit 
ons leven verwijderen en daarom is het noodzakelijk om deze bijbelstudie over de voedselwetten 
op te splitsen. In deel 1 zullen wij de Tora over dit onderwerp bestuderen en vanaf deel 2 gaan 
wij kijken wat B’rit haChadasha [het Nieuwe Testament] hierover te zeggen heeft. Laten wij dus 
beginnen met de eerste schriftelijke openbaring die door Adonai via Moshe aan de mensheid is 
gegeven, waarin Hij duidelijke instructies gaf welke soorten vlees wel en welke niet gegeten 
mogen worden en waarin wij een lange lijst met dieren krijgen en de kenmerken ervan om te 
beoordelen of zij wel of niet als rein voedsel kunnen dienen: 
 

Lijst van reine en onreine dieren 
 

“De Eeuwige sprak tot Moshe en Aharon en zeide tot hen: Spreekt tot de Israëlieten: Dit zijn de 
dieren, die gij eten moogt van al het gedierte dat op de aarde is. Al wat gespleten hoeven heeft, 
te weten geheel doorkloofde hoeven, en wat herkauwt onder de dieren moogt gij eten. De 
volgende echter zult gij niet eten van de dieren die herkauwen of gespleten hoeven hebben: de 
kameel, omdat die wel herkauwt, maar geen gespleten hoeven heeft; onrein zal die voor u zijn. 
Ook de klipdas, omdat die wel herkauwt, maar geen gespleten hoeven heeft; onrein zal die voor 
u zijn. Ook de haas, omdat die wel herkauwt, maar geen gespleten hoeven heeft; onrein zal die 
voor u zijn. Ook het zwijn, omdat het wel gespleten hoeven, ja zelfs geheel doorkloofde hoeven 
heeft, maar niet herkauwt; onrein zal het voor u zijn. Van hun vlees zult gij niet eten en hun aas 
zult gij niet aanraken; onrein zullen die voor u zijn. Dit moogt gij eten van al wat in het water leeft: 
al wat vinnen en schubben heeft, in het water, in de zeeën en in de stromen, dat moogt gij eten. 
Maar al wat geen vinnen of schubben heeft, in de zeeën en de stromen, onder al wat in het water 
wemelt en onder alle levende wezens die in het water zijn, dat zal u een gruwel wezen. Ja, een 
gruwel zullen zij u zijn; van hun vlees zult gij niet eten en hun aas zult gij verafschuwen. Alles in 
het water, dat geen vinnen of schubben heeft, dat zal u een gruwel zijn. Deze zult gij 
verafschuwen onder de vogels, (zij mogen niet gegeten worden, een gruwel zijn zij): de arend, 
de lammergier en de zeearend, de wouw en alle soorten gieren, alle soorten raven, de struisvogel, 
de katuil en de meeuw en alle soorten sperwers, de steenuil, de aalscholver en de oehoe, de 
witte uil, de pelikaan, de aasgier en de ooievaar, alle soorten reigers, de hop en de vleermuis. 
Alle wemelend gedierte met vleugels, dat op vier poten gaat, dat zal u een gruwel zijn. Deze 
echter moogt gij eten van al het wemelend gedierte met vleugels, dat op vier poten gaat: die 
boven zijn voeten dijen heeft om daarmee over de grond te springen. Deze moogt gij daarvan 
eten: alle soorten sprinkhanen, alle soorten treksprinkhanen, alle soorten veldsprinkhanen en alle 
soorten kleine treksprinkhanen. Maar alle wemelend gedierte met vleugels, dat vier poten heeft, 
dat zal u een gruwel zijn. Aan deze verontreinigt gij u; ieder die hun aas aanraakt, zal onrein zijn 
tot de avond, en ieder die van hun aas opneemt, zal zijn klederen wassen en onrein zijn tot de 
avond. Alle dieren die gespleten hoeven hebben, maar niet geheel doorkloofde hoeven, en die 
niet herkauwen, zullen u onrein zijn; ieder die ze aanraakt, zal onrein zijn. Ook alle zoolgangers 
onder al de viervoetige dieren zullen u onrein zijn: ieder die hun aas aanraakt, zal onrein zijn tot 
de avond. En hij die hun aas opneemt, zal zijn klederen wassen en onrein zijn tot de avond; onrein 
zullen zij u zijn. Dit zal u het onreine zijn onder het wemelend gedierte dat op de grond wemelt: 
de mol, de muis en alle soorten padden; en de egel, de waraan en de hagedis, de slak en het 
kameleon. Deze zullen u onrein zijn onder al het wemelend gedierte. Ieder die ze aanraakt, als 
zij dood zijn, zal onrein zijn tot de avond. En alles waarop zulk een dier valt, als het dood is, zal 
onrein zijn; elk houten vat of kledingstuk of vel of zak, elk gebruiksvoorwerp, zal in het water 



009. Spijswetten - Kashrut - tvr>k  - pagina 5 

gelegd worden en onrein zijn tot de avond; dan zal het rein zijn. En elk aarden vat, waarin zulk 
een dier valt; alles wat daarin is, zal onrein zijn, en gij zult het stuk breken. Alle voedsel dat 
gegeten mag worden, waarop water komt, zal onrein zijn; en alle drank die gedronken mag 
worden, zal in al zulk vaatwerk onrein zijn. En alles waarop zulk aas valt, zal onrein zijn: de oven 
en de bakpan zullen gebroken worden, onrein zijn zij en onrein zullen zij u zijn; een bron echter 
of een put, een vergaarbak van water, zal rein zijn; maar die zulk aas aanraakt, zal onrein zijn. 
En wanneer zulk aas valt op enig zaaizaad dat uitgezaaid zal worden, dan zal dit rein blijven. 
Maar wanneer water op dat zaad gedaan is en er valt zulk aas op, dan zal het u onrein zijn. 
Wanneer een van de dieren die u tot spijze zijn, sterft, dan zal hij die zijn aas aanraakt, onrein 
zijn tot de avond. En hij die van zijn aas eet, zal zijn klederen wassen en onrein zijn tot de avond; 
ook hij die zijn aas opneemt, zal zijn klederen wassen en onrein zijn tot de avond. En al het 
wemelend gedierte dat op de grond wemelt, is een gruwel, het zal niet gegeten worden. Alles wat 
op de buik gaat en alles wat op vier voeten gaat, ook alle veelvoetigen van allerlei wemelend 
gedierte dat op de grond wemelt, dat zult gij niet eten, want die zijn een gruwel. Maakt uzelf niet 
verfoeilijk door enig wemelend gedierte en verontreinigt u daardoor niet, zodat gij daardoor onrein 
wordt. Want Ik ben de Eeuwige, uw G’d; heiligt u en weest heilig, want Ik ben heilig; verontreinigt 
uzelf niet door allerlei wemelend gedierte dat op de grond krioelt. Want Ik ben de Eeuwige, die u 
uit het land Egypte heb doen trekken, om u tot een G’d te zijn; weest heilig, want Ik ben heilig. Dit 
is de wet aangaande het vee, het gevogelte en elk levend wezen dat krioelt in het water, en elk 
wezen dat op de grond wemelt, om scheiding te maken tussen het onreine en het reine, tussen 
de dieren die gegeten mogen worden, en de dieren die niet gegeten mogen worden.” (arqyv  

Vayiq’ra [Leviticus] 11:1-47). - “Gij zult niets eten, dat een gruwel is. Dit zijn de dieren die gij eten 
moogt: rund, schaap en geit; hert, gazel, antiloop, steenbok, das, wilde os en wild schaap; elk 
dier, dat gespleten hoeven heeft (namelijk de beide hoeven geheel gekloofd) en herkauwt onder 
de dieren, moogt gij eten. De volgende echter zult gij niet eten van de dieren die herkauwen of 
geheel gespleten hoeven hebben: de kameel, de haas, en de klipdas, omdat zij wel herkauwen, 
maar geen gespleten hoeven hebben; onrein zullen zij voor u zijn. Ook het zwijn, omdat het wel 
gespleten hoeven heeft, maar niet herkauwt; onrein zal het voor u zijn. Van hun vlees zult gij niet 
eten en hun aas zult gij niet aanraken. Dit moogt gij eten van al wat in het water leeft: al wat 
vinnen en schubben heeft, moogt gij eten, maar gij zult niets eten dat geen vinnen of schubben 
heeft; onrein zal dat voor u zijn. Elke reine vogel moogt gij eten. Maar deze zijn het, waarvan gij 
niet eten zult: de arend, de lammergier en de zeearend; de wouw, de gier en alle soorten kraaien; 
alle soorten raven; de struisvogel, de katuil, de meeuw en alle soorten sperwers; de steenuil, de 
oehoe en de witte uil; de pelikaan, de aasgier en de aalscholver; de ooievaar en alle soorten 
reigers, de hop en de vleermuis. Ook al het wemelend gedierte met vleugels, dat zal voor u onrein 
zijn, zij zullen niet gegeten worden. Al het reine gevogelte moogt gij eten. Gij zult geen aas eten; 
aan de vreemdeling, die binnen uw poorten vertoeft, moogt gij het te eten geven, of gij moogt het 
aan een buitenlander verkopen, want gij zijt een volk, dat de Eeuwige, uw G’d, heilig is. Gij zult 

een bokje niet koken in de melk van zijn moeder.” (,yrbd  Devarim [Deuteronomium] 14:3-21). Dit 

laatste zinnetje heeft ervoor gezorgd dat er binnen de joodse orthodoxie een strenge scheiding 
van melk- en vleesproducten wordt gehandhaafd wat uiteindelijk zelfs resulteerde in twee 
keukens, twee koelkasten, twee soorten bestek, twee soorten servies en ga zo maar door. Er zijn 
zelfs gezinnen waar alles in drievoud is, als men ook plantaardig voedsel apart behandelt. Maar 
zo heeft Adonai het mijns inziens zeer zeker niet bedoeld, want dat staat er niet. Hier staat alleen 
maar dat men een bokje niet mag koken in de melk van zijn moeder, niet meer en niet minder. 
Wij moeten ons dus niet laten verleiden om geboden van mensen te gehoorzamen, die wij niet in 
de Tora terug kunnen vinden, want er staat ook geschreven: “Gij zult aan wat Ik u gebied, niet 
toedoen en daarvan niet afdoen, opdat gij de geboden van de Eeuwige, uw G’d, onderhoudt, die 
Ik u opleg” (,yrbd  Devarim [Deuteronomium] 4:2) en: “Al wat Ik u gebied, zult gij naarstig 

onderhouden; gij zult daaraan niet toedoen, noch daarvan afdoen” (,yrbd  Devarim 

[Deuteronomium] 12:32). Dus laten wij het maar houden bij hetgeen er geschreven staat! Ik ben 
er zeker van dat een koe nooit de moeder van een schaap of kip kan zijn en daarom vind ik het 
onzin om b.v. geen koffiemelk te mogen gebruiken nadat men Shoarma of Kebab heeft gegeten. 
En zelfs als ik een ijsje eet na een rundvleesgerecht, dan nog is het bokje niet gekookt in de melk 
van de moeder. Op deze rabbijnse inzetting die het nuttigen van melkspijzen in combinatie met 
vleesgerechten verbiedt, ga ik dus in deze bijbelstudie verder niet in. 
 

Vraag naar de motieven 



009. Spijswetten - Kashrut - tvr>k  - pagina 6 

 

In de openingsverzen van arqyv  Vayiq’ra [Leviticus], hoofdstuk 11 somt de Tora een aantal 

dieren op, die slechts één van de reine kenmerken hebben: herkauwen of gespleten hoeven. 
Elders worden de overige kenmerken bekendgemaakt. Het feit dat hier een opsomming van 
dieren met al deze kenmerken wordt gegeven, heeft ongeveer 2000 jaar geleden Rabbi Aqiva 
verwonderd doen uitroepen: “Was Moshe dan een jager, een kenner van de fauna, dat hij in staat 
was een volledige lijst van deze diersoorten te geven?”. Rabbi Aqiva wilde met deze vraag 
aantonen dat hij hierin een bewijs zag dat de Tora door G'd zelf gegeven is, want de lijst werd 
samengesteld in een tijd waarin vele continenten nog niet waren ontdekt en Moshe onmogelijk 
alle door hem genoemde dieren kon kennen. Maar de Kashrut is niet één of andere rituele 
regeling enkel voor de tijd van Moshe en beperkt tot het Joodse volk. Ook wij, zowel Joden alsook 
gelovigen uit de volken, kunnen 2000 jaar na Rabbi Aqiva de conclusie van deze grote geleerde 
slechts bevestigen. Maar waarom hebben zoveel mensen toch het verkeerde idee dat G’d Zijn 
volk met de spijswetten ongemakken oplegt? Waarom zien velen deze beperkingen op de 
menukaart toch als ongemakken? Laten wij toch uitgaan van dit éne principe: G’d heeft ons lief 
en wat Hij ons ook instrueert, is voor ons welzijn, niet een of andere onzinnige beperking voor 
een bepaalde periode die weer helemaal wordt veranderd voor de mensen van een andere 
periode. Toch dat brengt ons weer bij de vraag naar de diepere motieven van Adonai waarom Hij 
ons wil weghouden van onreine dieren. In de loop der eeuwen hebben verschillende 
commentatoren zich over deze vraag gebogen. Nachmanides (12e eeuw) acht de verboden 
diersoorten schadelijk voor ons lichamelijk welzijn. Hij wijst op het feit, dat de meeste van de 
diersoorten, die G’d als voedsel verboden heeft, van zodanige aard zijn, dat zij werkelijk ongezond 
zijn en niet geschikt om te worden gegeten. In de spijswetten heeft de Eeuwige slechts met Zijn 
volk gehandeld zoals een liefhebbende vader met zijn kinderen doet, die hij weerhoudt iets te 
eten waarvan hij weet dat het schadelijk voor hen is en hen ziek zal maken. Paardenvlees is niet 
geschikt voor mensen, omdat paarden geen gespleten hoeven hebben en ook niet herkauwen. 
Hetzelfde geldt voor varkensvlees: ham, spek, worst, maar ook konijnenvlees etc.; het is 
eenvoudig niet geschikt voor menselijke consumptie. Zo ook inktvissen, oesters, kreeften, 
mosselen, krabben en garnalen. Het enige zeevoedsel dat geschikt is om te eten is vis die zowel 
vinnen als schubben heeft. Heilbot heeft beide en is rein; zeewolf is gladde vis, dus onrein. Wij 
moeten ons realiseren dat fysieke wetten ons lichaam en onze gezondheid regelen. Ook 
Maimonides wijst op het feit, dat het Joodse volk verschillende ziekten die voorkomen bij mensen 
die varkensvlees eten, bespaard zijn gebleven. Het is inderdaad algemeen bekend dat de hygiëne 
die de Joodse wet voorschrijft in de Middeleeuwen zijn vruchten heeft afgeworpen. De 
hygiënische gevolgen van de spijswetten zijn namelijk duidelijk: zij maakten in de duistere 
Middeleeuwen de Joden met hun bijzondere reinheidsbepalingen, levend in afgesloten gebieden, 
tot een bevolkingsgroep, die beter tegen epidemieën zoals de pest beschermd was. Maar deze 
bescherming leidde helaas weer tot een wrede vervolging omdat de Joden doorgaans de schuld 
kregen van alle ellende. Er valt dus in elk geval heel wat te zeggen voor het medisch aspect van 
de spijswetten, maar Abarbanel (15de eeuw) is het daar duidelijk niet mee eens: “G'd verhoede 
ons - zo stelt hij scherp - voor een uitleg in de sfeer van de bevordering van de volksgezondheid. 
Een dergelijke interpretatie zou de Tora reduceren tot een medisch handboek. Bovendien - gaat 
hij verder - zien wij dat velen de verboden diersoorten consumeren zonder dat hun lichamelijke 
gezondheid daaronder lijdt.” Ook daar valt wat voor te zeggen, want in dit opzicht heeft hij 
helemaal gelijk: omdat het varken al sinds de grote dagen van Griekenland als volksvoedsel werd 
gebruikt, viel het verbod daarvan binnen de Joodse gemeenschap naar buiten toe het meest op! 
Van alle dieren, die in de spijswetten als onrein verboden zijn, is er echter geen meer gevreesd 
en verafschuwd door de vrome Joden dan varkensvlees! Antiochus heeft er velen ter dood 
gebracht, omdat zij het niet wilden eten. Maar de bewering dat het gebruik van varkensvlees 
bijzonder onhygiënisch en schadelijk voor de gezondheid zou zijn in warme landen zoals het 
Midden-Oosten en dat dus de voornaamste reden voor het verbod ervan zou zijn, klinkt op het 
eerste gezicht wel aannemelijk, maar dat is met zekerheid niet de achtergrond geweest van deze 
bepaling, hooguit een heilzaam gevolg. De Grieken gebruikten immers zoals gezegd in een 
vergelijkbaar klimaat (Griekenland en Klein-Azië) wel varkensvlees zonder dat ze er op grote 
schaal ziek van werden. Abarbanel komt tot de conclusie dat het eten van onreine dieren 
voornamelijk de zuiverheid van onze geest aantast. Dit sluit ook aan bij wat de Tora zelf stelt: 
“Heiligt u en weest heilig, want Ik ben heilig; verontreinigt uzelf niet door allerlei wemelend 
gedierte dat op de grond krioelt” (arqyv  Vayiq’ra [Leviticus] 11:44). Sommigen opperen het 



009. Spijswetten - Kashrut - tvr>k  - pagina 7 

denkbeeld, dat het verbod van deze dieren als onrein bedoeld was als een waarschuwing aan 
het volk tegen de slechte eigenschappen van deze dieren. Wij moeten niet vuil wezen of ons, als 
zwijnen, in het slijk rondwentelen, niet schuw en laf zijn zoals hazen, noch in de aarde wroeten 
als konijnen; laat niet de mens, die naar G’ds beeld geschapen is, zich gelijk maken aan deze 
beesten! De Tora verbied niet slechts om er van te eten, maar zelfs om ze aan te raken, want wie 
zich voor zonde wil bewaren, moet zeer zorgvuldig de verzoeking er toe mijden, en alles wat er 
naar toe leidt. De geleerden merken ook nog op, dat de meeste dieren, die door deze wet onrein 
en tot een gruwel werden verklaard, in hoge achting stonden bij de heidenen, niet alleen als 
voedsel, maar ook omdat ze er gebruik van maakten voor waarzeggerij en om aan hun goden te 
offeren of zelfs te aanbidden! Zo was het varken bijvoorbeeld aan Venus, de uil aan Minerva, de 
arend aan Jupiter, de hond aan Hecate en de konijn als symbool van vruchtbaarheid aan de 
lentegodin Ostara (paashaas = Osterhase!) gewijd, en die allen worden in de Kashrut onrein 
verklaard. Daarom kan er geen betere verklaring voor de spijswetten worden gegeven dan de 
reeds geciteerde omschrijving die Rashi hieraan gaf in zijn Sifra: “Niet omdat ik het niet lust, maar 
omdat het mij verboden is!” G’d verbiedt ook het eten van dierlijk vet of bloed (arqyv  Vayiq’ra 

[Leviticus] 3:17; 7:23-27). Dierlijk vet behoort van het vlees te worden afgesneden alvorens dit 
wordt gegeten en bloed dient geheel verwijderd te worden na het slachten. Daarom verboden 
ook de Sh’lichim [apostelen] die te Jeruzalem vergaderden de consumptie van het vlees van 
dieren, die door verstikking of wurging gedood zijn of vlees waar het bloed er nog in zit (tvl ipm  

Mif’alot [Handelingen] 15:20). Dit behoort ook voor de gelovigen uit de volken nog tot de 
nieuwtestamentische leer voor vandaag! Maar op deze laatstgenoemde bepalingen ga ik in een 
aparte bijbelstudie nog nader in! 
 

Gehoorzaamheid 
 

De heiligheid en soevereiniteit van G’d is in het geding als deze bepalingen niet worden 
nageleefd, want als wij zelf bepalen wat wij zullen eten, stelen we gezag van G’d! Wij stelen gezag 
wat ons niet toekomt. Daarom zegt Hij: “Gij zult!” in de gebiedende wijze, maar ook al zou de 
Eeuwige zeggen: "Zou u alstublieft zo vriendelijk willen zijn geen varkensvlees te eten", maar u 
slaat dat in de wind en eet toch een broodje ham, dan is dat zonde en kan niet zonder gevolgen 
blijven. Maar de Eeuwige als allerhoogste autoriteit richt natuurlijk geen vrijblijvend verzoek aan 
ons. Hij zegt derhalve niet: "Zou u misschien zo vriendelijk willen zijn…", maar: “Gij zult niets eten, 

dat een gruwel is!!!” (,yrbd  Devarim [Deuteronomium] 14:3). Geen vrijblijvend verzoek of advies, 

maar een nadrukkelijke opdracht, een keihard verbod! Duidelijke instructies: “Dit zijn de dieren 
die gij eten moogt: rund, schaap en geit.” - Duidelijk wat wel en niet mag: “Elk dier, dat gespleten 
hoeven heeft, namelijk de beide hoeven geheel gekloofd en herkauwt onder de dieren, moogt gij 
eten. De volgende echter zult gij niet eten......” - “Zult gij niet eten!” Duidelijke taal! Dan vers 8: 
“Ook het zwijn, omdat het wel gespleten hoeven heeft, maar niet herkauwt; onrein zal het voor u 
zijn. Van hun vlees zult gij niet eten.” - "Zult gij niet eten!" staat er. Wie deze woorden van zijn 
eigen Schepper aan zijn laars lapt of zich door anderen laat wijsmaken dat men alles eten mag 
en dat dus ook doet, is een zondaar, omdat hij of zij niet de wil van zijn hemelse Vader doet! Dat 
kan niet zonder gevolgen blijven, want Yeshua heeft zelf gezegd: “Niet een ieder, die tot Mij zegt: 
Here, Here, zal het Koninkrijk der hemelen binnengaan, maar wie doet de wil Mijns Vaders, die 
in de hemelen is!” (vhyttm  Matityahu [Matthéüs] 7:21). Wat kunnen wij dus leren van deze wet 

op de dieren die we wel en niet mogen eten? Sla nog eens arqyv  Vayiq’ra [Leviticus] 11:47 op! 

Waarom deze wet? Om scheiding te maken tussen het onreine en het reine, tussen de dieren die 
gegeten mogen worden, en de dieren die niet gegeten mogen worden. Deze wet is bedoeld om 
scheiding te maken in ons leven tussen het reine en onreine, als een schaduw of tegenhanger 
van het geestelijke voedsel - geestelijk onderwijs. Heeft u er in de afgelopen dagen, maanden en 
jaren goed op toegezien dat u rein geestelijk voedsel nuttigde? Voedsel dat gebaseerd is op en 
niet in strijd met de Tora? Heeft u ook uw kinderen het juiste geestelijke onderwijs gegeven en 
een duidelijk onderscheid gemaakt tussen onrein geestelijk voedsel en rein geestelijk voedsel? 
Heeft u leren onderscheiden wat we als geestelijk rein kunnen consumeren? Heeft u Ruach 
haQodesh [de Heilige Geest] uitgenodigd om u hierin te leiden en te onderwijzen? Vind u dat ook 
u de spijswetten zou moeten houden? Ik vind eigenlijk meer dat wij ons allen eerder moeten 
afvragen of de Eeuwige ons waardig vindt om Zijn spijswetten te mogen houden, want als 
hemelse Geneesheer is Hij het namelijk die de keuze maakt wie van Zijn patiënten een dieet mag 
volgen en wie niet, zoals onze wijzen hebben geschreven: "Alleen die patiënten waarvan hij 



009. Spijswetten - Kashrut - tvr>k  - pagina 8 

verwacht dat zij zullen herstellen legt de arts beperkingen in de voeding op. Dus heeft G’d de 
spijswetten gegeven voor hen waar Hij nog toekomst in ziet. De anderen mogen eten wat ze 
willen..." (Tanchum Ben Hanilai, hbr arqyv  Vayiq’ra Raba 13:2). 

 
Werner Stauder 


