
 1 

Symboliek 
Christelijk of antichristelijk? 

  

  

  

We willen stilstaan bij enkele ‘Christelijke’ symbolen: het kruis en het ichthus-symbool. 

Tevens bij de Davidster, wat bekend staat als Joods teken, en door Christenen gedragen 

wordt om hun verbondenheid met de natie Israël tot uiting te brengen. Maar zijn deze 

symbolen wel zo Joods en Christelijk? 

  

  

Het kruis in de Bijbel 
  

Het kruis wordt over het algemeen gezien als een Christelijk symbool, zo niet vereerd als 

een Christelijk symbool. Maar is het van oorsprong ook een Christelijk symbool? In 

Hebreeën 12 : 2 vinden we ten eerste: “Ziende op de overste Leidsman en Voleinder des 

geloofs, Jezus, Die, voor de vreugde, die Hem voorgesteld was, het kruis heeft verdragen, 

en schande veracht, en is gezeten aan de rechterhand van de troon van God”. Als 

gelovigen behoren we dus niet gericht te zijn op een ruw houten kruis, maar op Jezus 

Christus! Weet u waarom? In Galaten 3 : 13 vinden we in principe het antwoord: 

“Christus heeft ons verlost van de vloek der wet, een vloek geworden zijnde voor ons; 

want er is geschreven: Vervloekt is een ieder, die aan het hout hangt”.  

 

Het kruis is een symbool van schande en vervloeking. Het kruis is dan ook een 

‘vloekhout’ dat dood en schande vertegenwoordigt. Het werd gebruikt om mensen de 

doodstraf te geven, Jezus Christus heeft daaraan onze doodstraf gedragen (1 Petr. 2 : 24). 

In 1 Kor. 1 : 17 en 18 vinden we: “Want Christus heeft mij niet gezonden, om te dopen, 

maar om het Evangelie te verkondigen; niet met wijsheid van woorden, opdat het kruis 

van Christus niet verijdeld wordt. Want het woord des kruises is wel voor hen, die 

verloren gaan, dwaasheid; maar ons, die behouden worden, is het een kracht Gods”. De 

prediking van het kruis houdt dus in, de prediking van het woord van het kruis. De 

prediking van de gekruisigde Christus, is een kracht Gods (1 Kor. 1 : 23, 24). Het geloof 

behoort dus gebaseerd te zijn op hetgeen gebeurd is aan het kruis: ‘Het is volbracht!’ 

Wanneer er in de brieven gesproken wordt over de prediking van het kruis, wordt 

daarmee nooit een stuk hout bedoeld dat mensen om hun nek moeten hangen. Een 

dergelijk gebruik van het kruis ontstond pas veel later. Pas toen het Christendom 

geïnfiltreerd was met het heidendom, begon het kruis aandacht te krijgen als Christelijk 

symbool. In 431 na Chr. begonnen er dan ook pas kruisen te verschijnen in kerken en in 

slaapkamers, terwijl het gebruik van kruisen op kerktorens pas in 586 na Chr. in zwang 

kwam. 

  

 

 



 2 

 

  

Oorsprong van het kruis 
  

Het teken van het kruis is echter 

Babylonisch van oorsprong. Het was 

reeds een religieus symbool voor de 

bevolking van Babylonië. Het komt 

van het Tau-teken, wat komt uit de 

mystiek van de Chaldeeën 

(Babyloniërs) en de Egyptenaren. 

Nimrod, de stichter van Babylon, zou 

van zijn vrouw Semiramis een zoon 

gekregen hebben: Tammuz. Deze drie 

personen spelen in het heidendom een 

zeer belangrijke rol. Het zijn Semiramis en Tammuz, waar de moeder-

kind verering onder vele volken vandaan is gekomen, en die uiteindelijk is overgenomen 

door de Rooms-katholieke Kerk. Vandaar dat de Rooms-katholieke Kerk tegenwoordig 

een vrouw, Maria, vereert. Het komt regelrecht uit het heidendom. Tau is de eerste letter 

van Tammuz, en is in die Babylonische religies in vele variaties een hoog heilig symbool 

geworden: als amulet en op priesterkleding. Via Babylon is het in Egypte terecht 

gekomen. De monumenten getuigen ervan. 

Onder de Chinezen wordt het kruis erkend als één van de oudste tekens.  

In India was het kruis eeuwenlang één van de heilige symbolen onder de niet-Christelijke 

bevolking. Hindoes hadden het kruis als heilig teken, Boeddhisten gaven hun volgelingen 

op hun voorhoofd het teken van een kruis. 

In Afrika gebruikten de verschillende volken het kruis als symbool. 

De Vestaalse Maagden van het heidense Rome droegen een kruis aan hun halsketting, 

zoals de nonnen van de Rooms-katholieke Kerk dat nu doen, etc, etc. 

Er zijn vele voorbeelden meer, maar het kruis was lang voor het Christelijk tijdperk in 

gebruik! 

  

Het feit dat Jezus Christus aan het kruis stierf, maakt het kruis niet tot een Christelijk 

symbool. Het toont slechts dat het kruisigen een strafmaatregel was, die al in gebruik was 

om zowel te straffen als te doden, en dat onder de heidenen. Naarmate het symbool van 

het kruis verspreid werd onder de volken van de oudheid, kreeg het in diverse landen 

verschillende vormen, totdat er uiteindelijk vele vormen waren van het heidense kruis. 

Het Rooms-katholicisme, dat de heidense gedachte van ‘kruisverering’ overnam, nam 

ook de verschillende vormen van het kruis over. Daarom komen we vandaag de dag ook 

zoveel verschillende vormen van het kruis tegen. Het feit dat die verschillende vormen 

van het kruis allemaal zijn overgenomen door de Roomse Kerk maakt duidelijk, dat die 

‘heiligheid’ van het kruis z’n oorsprong niet vond in het kruis van Christus. Immers, Hij 

stierf slechts aan één kruis! 

  

Wandschildering uit Egypte met het Tau-

kruis met daarboven een cirkel- of 

eivormige figuur. Of: de Egyptische Ankh. 

(Uit literatuur nr.: 1) 

 Uit literatuur nr.: 

1. 

 



 3 

Paus Johannes Paulus II met het gebogen crucifix. 

Uit literatuur nr. 5. 

 

 Gebogen of gebroken kruis  
Het kruis dat Paus 

Johannes Paulus II 

vasthoudt, is niet het 

traditionele crucifix van 

de Rooms-katholieke 

Kerk. Bekijk de 

afbeeldingen eens goed. 

Het crucifix dat de Paus 

vasthoudt, staat bekend 

als het ‘gebogen kruis’. 

Nota bene een Rooms-

katholieke auteur kan ons 

opheldering geven. In 

zijn boek  

‘The Broken Cross: Hidden Hand In the 

Vatican’ (Het Gebroken Kruis: Verborgen 

Hand in het Vaticaan) zegt Piers Compton dat 

het gebroken kruis “is een sinister symbool, 

dat door satanisten in de zesde eeuw werd 

gebruikt, en opnieuw gebruikt werd in de tijd 

van Vaticaan II. Het betreft een gebogen of 

gebroken kruis, waarop een weerzinwekkend en verwrongen figuur van Christus is 

afgebeeld, wat gebruikt werd door zwarte magiërs en tovenaars in de Middeleeuwen om 

de Bijbelse term ‘merkteken van het beest’ mee uit te beelden. Paulus VI en zijn twee 

opvolgers hebben dit symbool gedragen.” Op de afbeelding hierboven ziet u dat Paus 

Johannes Paulus II de occulte wereld van vrijmetselaars, en noem maar op, openlijk 

vertelt dat hij niet een traditionele Paus is, maar een Paus die de opdracht heeft om de rol 

van Wereld Religieus Leider te vervullen, zoals nodig is volgens het Plan van de Nieuwe 

Wereldorde. Wij weten dat dit volgens de Bijbel de antichrist en zijn profeet zullen zijn!  

(Bron: http://www.cuttingedge.org/articles/rc100.html) 

  

  

De EO en Rome 
  

Maar ziet u het EO-logo? De Evangelische 

Omroep heeft een hele tijd een gebogen kruis 

in het logo gedragen! Dit is niet toevallig, het 

wordt allemaal gestuurd door de geestelijke 

wereld. Want juist in de tijd dat de EO dit 

logo ging dragen, probeerde deze omroep niet 

alleen de dialoog met Rome aan te gaan, maar 

wil zelfs met Rome samenwerken (zie bijv. 

‘Mijn Visie’ van Wim Grandia in Visie nr. 34 

1999)!  

 

Het gebogen 

crucifix. Uit 

literauur nr.: 5. 

 

Het EO-logo met het 

gebogen kruis! 

 

Het traditionele 
crucifix. Uit literatuur 

nr. 5. 

 



 4 

Rome en de Protestanten willen samen, en 

via Rome komen daar alle andere religies 

van de wereld bij: de Grote Hoer, de 

Moeder der Hoererijen (Openbaring 17 en 

18) wordt in deze tijd gevormd!  
  

De ichthus 

  
Ook de ichthus wordt gezien als een Christelijk 

symbool. Het is het Griekse woord voor vis, en de 

begin letters staan, zo zegt men, voor: Ièsous Christos 

Theou Huios Sootèr (Jezus Christus, zoon van God, 

Verlosser). Men verwijst dan altijd naar de vervolging van de eerste Christenen onder de 

Romeinse keizers. Echter waar komt dit symbool vandaan? Hislop, in zijn werk over de 

twee Babylons, waarmee hij bewijst dat de Rooms-katholieke eredienst de verering is van 

de Babylonische Nimrod en zijn vrouw Semiramis, laat zien dat de Verlosser niet eerder 

Ichthus of Vis werd genoemd, dan dat de Bisschop van Rome de heidense titel Pontifex 

Maximus, die ook door de heidense keizers gedragen werd, kreeg. Maar hierdoor werd de 

Verlosser vergeleken met de visgod Dagon! Zo zien we dat datgene wat doorgaat als 

verering van Jezus Christus, in feite niets anders is dan de verering van de Babylonische 

goden. 

  

Heeft u wel eens op de mijter van de Paus gelet? Jezus Christus en 

de apostelen hebben zo’n mijter nooit gedragen! De Joodse mijter, 

die Aäron en de hogepriesters droegen, was totaal iets anders: een 

tulband! De mijter die de Paus draagt is onbekend in de Schrift! 

Waar kwam dit type mijter vandaan? Eén van de afgodsvormen, 

waarop Babylons Nimrod onder de andere volken bekend is 

geworden, is de vis. Hij is bekend geworden als Dagon, de vis-god. 

Vaak afgebeeld als half man, half vis. Een andere afbeelding van 

Dagon vindt u hieronder: 

  

 

  

  

  

  

  

  

  

 

 



 5 

  

  

  

  

Het hoofd van de vis vormt een mijter, boven het hoofd van 

de man. We zien in deze enigszins gepunte vis-kop mijter, 

de vissenbek staat enigszins open, het evenbeeld van de 

mijter van de Paus (zie de twee 

figuren, uit literatuur nr. 1). Ook 

de Chaldese priesters van 

Babylon droegen dergelijke  

mijters op hun hoofd, die op een 

vissenkop leken. Hislop zegt in 

zijn boek: “De mijter met de twee 

horens, die de paus draagt als hij 

op het hoogaltaar in Rome zit en 

de eerbewijzen van de kardinalen ontvangt, is dezelfde mijter 

als gedragen werd door Dagon, de visgod van de Filistijnen en 

de Babyloniërs”. 

Wanneer we dan bedenken dat Jezus Christus niet eerder Ichthus werd genoemd, dan dat 

de Bisschop van Rome de heidense titel Pontifex Maximus kreeg, dan beseffen we dat dit 

te maken heeft met zijn kleding. Het Roomse systeem is een Babylonisch systeem dat de 

Babylonische goden, waaronder Dagon, vereert. 

  

Het is dan ook niet verwonderlijk dat de Evangelische Omroep, die in haar logo een 

gebogen kruis ging voeren, net als de Paus in zijn staf, duidelijke reclame is gaan maken 

voor het ichthus teken, dat nu wijdverbreid als symbool voor de Christen bekend is. Door 

middel van nieuwe vertalingen uit Egypte en door middel van Babylonische symbolen 

wordt het naam-Christendom voorbereid op de Babylonische Moeder der hoererijen van 

Openbaring 17 en de komst van de antichrist. 

  

  

De Davidster en de volkeren 
  

Andere namen voor de Davidster: Schild van David, 

hexagram en Zegel van Salomo. De Ster (of het Schild) 

van David is eigenlijk de meest recente benaming. Toen 

het symbool alleen nog maar als hexagram bekend was, 

had het onder het Joodse volk totaal geen populariteit. 

Men wist dat het een heidens symbool was, zonder 

Joodse oorsprong. Het hexagram was onder andere reeds 

bekend bij de oude Egyptenaren, de Hindoes en de 

Chinezen. Het werd pas een embleem voor Joodse 

mensen toen het op een Zionistische Conferentie, in 

1897, georganiseerd door Theodoor Herzl, gekozen werd 

als insigne van hun beweging.  



 6 

Alhoewel elke stam in Israël een eigen symbool had, geen één van die stammen had de 

ster van David als symbool. De Grote Winkler Prins, Encyclopedie in 20 delen (Elsevier, 

Amsterdam, Brussel, 7e druk, 1973), zegt in deel 6 onder ‘Davidster’: “of David schild 

(Hebr.: Mageen Davied), een teken dat bestaat uit twee in elkaar geschoven driehoeken. 

Het komt bij vele volkeren (Egyptenaren, Indiërs, Chinezen, en Peruanen) voor. Pas in de 

15e eeuw, onder invloed van de mystiek van Izaak Loeria (– een Kabbalist –) begon het 

als een speciaal joods teken te gelden. Langzamerhand neemt het dan de plaats in van het 

meest geliefde joodse symbool tot die tijd: de Menora, de zevenarmige kandelaar.” De 

Menora is een symbool wat we regelrecht in de Bijbel kunnen terugvinden, al moet ook 

deze niet vereerd worden. De Davidster is in de Bijbel niet te vinden. 

  

  

David, Salomo, Astharoth, Melech en Remfan 
  

De eerste keer dat dit symbool in de geschiedenis genoemd wordt is in 922 v. Chr., de tijd 

waarin Salomo zich keerde tot hekserij en magie. Hij bouwde een altaar voor de heidense 

god Astharoth (= ster) en voor Melech, alhoewel God hem tweemaal verschenen is, en 

hem verteld heeft deze dingen niet te doen (1 Kon. 11 : 9 – 10). De verering van 

Astharoth/Astarte (= ster) en van Kijûn en Remfan (= ster; betekent ook wel ‘ster 

Saturnus’) is terug te leiden tot de Egyptenaars voor Salomo’s tijd en tot de Kanaänieten 

(2 Kon. 23 : 13, Sidon is van Kanaän). Daarna is de Davidster gebruikt in Arabische 

magie en hekserij in de Middeleeuwen, het werd gebruikt door de Druïden gedurende de 

hoge Sabbat van de heksen, ook wel Halloween (= hallowed evening) genoemd. De 

familie Rothschild, de Zionisten en Hitler hebben het gebruikt, net zoals de Knesset. 

Uiteindelijk vinden we de Davidster op de Israëlische vlag. 

  

David had helemaal geen ster. De enige ster die gezien is, en verbonden is aan David, is 

die ster die liet zien waar Jezus Christus, Davids zoon, geboren was (Bethlehem; Matth. 1 

: 1, Luk. 2 : 9). De ster uit Jakob (Num. 24 : 17) is de Heere Jezus Christus, en Die Ster 

vertegenwoordigt niet de natie Israël! Sterren in de Bijbel zijn engelen (Openb. 1 : 20), of 

letterlijke, fysieke lichtdragers (Hand. 27 : 20). De Heere heeft nooit enig land bevolen 

om een ster op een vlag te zetten om ergens een symbool voor te zijn. De engel die Israël 

vertegenwoordigt is een ‘ster’, maar zijn naam is Michaël (Dan. 12 : 1). En toch neemt 

Israël nog steeds de “ster van … Remfan” op (Hand. 7 : 43) en showt het publiekelijk, 

wereldwijd. 

  

  

Davidster en Egypte 
  

We zagen dat het hexagram reeds bij de oude Egyptenaren bekend was. En waar 

bevrijdde de Heere het volk Israël uit? Uit de slavernij van Egypte! De Heere 

waarschuwde het volk: “Gij zult niet doen naar de werken van Egypteland, waarin gij 

gewoond hebt; en naar de werken van het land Kanaän, waarheen Ik u breng, zult gij niet 

doen, en zult in hun inzettingen niet wandelen” (Lev. 18 : 3, zie ook Ex. 20 : 4, 23). Is het 

dan niet opmerkelijk dat de Heere de volgende opmerking over een zekere ster maakt? 

“Ja, gij hebt opgenomen de tabernakel van Moloch, en het gesternte van uw god Remfan, 



 7 

de afbeeldingen, die gij gemaakt hebt, om die te aanbidden, en Ik zal u wegvoeren op 

gene zijde van Babylon” (Hand. 7 : 43). Deze ster werd door sommigen van de Hebreeën 

door de woestijn meegedragen. In Amos vinden we dit bevestigd (Amos 5 : 25, 26). “Ja, 

gij droeg de tent van uw Melech, en de Kijûn, uw beelden, de ster van uw god, die gij 

uzelf hadt gemaakt” (Amos 5 : 26). En dat terwijl de Heere nog zo gewaarschuwd had: 

“De gesneden beelden van hun goden zult gij met vuur verbranden; het zilver en goud, 

dat daaraan is, zult gij niet begeren, noch voor u nemen, opdat gij daardoor niet verstrikt 

wordt; want dat is de Heere, uw God, een gruwel. Gij zult dan de gruwel in uw huis niet 

brengen, dat gij een ban zoudt worden, gelijk dat is; gij zult het volkomen verfoeien, en te 

enenmaal een gruwel daarvan hebben, want het is een ban” (Deut. 7 : 25, 26). 

  

  

Een andere David? Valse messias? 
  

De Heere noemt Zich toch “de Wortel en het geslacht van David, de blinkende 

Morgenster” (Openb. 22 : 16)? De Heere is uit David (via Maria), en Hij is de blinkende 

Morgenster, hier staat niet: Hij is de Davidster! In Psalm 3 : 4 vinden we: “Doch Gij, 

Heere! zijt een Schild voor mij, mijn Eer, en Die mijn hoofd opheft.” David is er 

duidelijk over, door de Heilige Geest ingegeven: De Heere is zijn Schild! Hetzelfde kunt 

u ook vinden in teksten als Psalm 28: 7, Psalm 119: 114 en Psalm 144: 2. Na Saul wordt 

David koning, en na David Salomo. Salomo was de zoon van David. David had fouten, 

maar, en dat is een groot verschil met Salomo, hij toonde berouw en is nooit een 

afgodendienaar geweest.  

  

Waarom wordt het hexagram Ster van David genoemd? Is dit een verwijzing naar David 

de koning van Israël, of is het een verwijzing naar een andere David? Wanneer het 

koning David is, is dit dan misschien vanwege het feit dat hij Salomo’s vader is? Er is 

namelijk duidelijk bewijs dat het hexagram het Zegel van Salomo genoemd werd, nadat 

Salomo de afgoden is gaan vereren, zoals ons verteld 

wordt in 1 Kon. 11 : 6 – 10. Maar waarom zou die Ster 

dan iets met David te maken hebben? David was in die 

tijd immers allang gestorven. Arthur Koestler schrijft dat 

het hexagram een magisch symbool is, wat terug te 

voeren is tot de 12e eeuw na Chr. In die tijd leefde er een 

Azkenazische Jood, Menahem ben Duji, die zijn 

volgelingen ervan probeerde te overtuigen dat hij de 

Messias was. Hij veranderde zijn naam in David al-Roy. 

Hij zou het beloofde land bevrijden, maar werd 

vermoord. Vanaf de 13e eeuw werd het hexagram aan 

hem toegeschreven, en het verscheen voor het eerst op 

een Joodse vlag in 1527 na Chr.1[1] ‘The Encyclopaedia 

Brittanica’ zegt dat het symbool van het hexagram een 

magisch teken is. De Joodse Kabbala (mystieke richting 

binnen het Jodendom) heeft het gebruik van de Magen 

 
1[1] Arthur Koestler, ‘The Thirteenth Tribe’, New York, Random House, 1976, pp. 136 – 137. (geciteerd uit 

literatuur nr. 3). 

Davidster in het originele embleem 

van Helena Blavatsky’s 
Theosofische genootschap. Let op 

de gekroonde slang en de swastika 

(hakenkruis)! Uit lit.nr.: 4. 

 



 8 

David (Davidster) aangemoedigd als bescherming tegen boze geesten2[2], waarmee het de 

functie van een talisman heeft.  

 

De ‘Universal Jewisch Encyclopedia’ vertelt dat volgens de leer van de Rozenkruisers het 

hexagram reeds bekend was bij de oude Egyptenaren, Hindoes, Chinezen, etc.  Ook is de 

ster gevonden op een Hebreeuws zegel dat in de 7e eeuw voor Chr. gedateerd wordt.  Het 

zijn overigens de Joodse bronnen die het hexagram Schild van David noemen, niet-

Joodse bronnen noemen het symbool de Zegel van Salomo3[3]. Wat Salomo achterliet was 

niet alleen een verdeling van het koninkrijk, maar ook bewijs van zijn afgoderij. Zijn 

vreemde vrouwen zetten hem er toe aan om Astharoth, ook wel Astarte genoemd, te 

vereren. Deze naam betekent STER. Het hexagram, wat de naam Zegel van Salomo 

kreeg, toen koning Salomo het op zichzelf ging betrekken, was het hoofdvoorwerp van 

heidense verering! 

  

  

Heeft Israël een occult symbool in de vlag? 
  

Er is wel eens de opmerking gemaakt: “Zou God het 

toestaan dat de herstelde natie Israël, waarvan het 

herstel in Gods Woord geprofeteerd is, een occult 

symbool in haar vlag zou hebben?” Het is de huidige 

herstelde staat Israël dat straks een verbond met de 

antichrist zal sluiten, en de antichrist zal zich in de 

tempel te Jeruzalem zetten (2 Thess. 2)! Waarom zou 

die natie geen occult symbool in haar vlag hebben? Per 

slot van rekening wordt alles pas volgens de wil van Heere in het Duizendjarig Vrederijk, 

na de Grote Verdrukking en nadat Jezus Christus is teruggekomen. Dan pas heeft Israël 

haar Messias aangenomen. Dan richt Hij Zijn Koninkrijk Israël op, waarover Hij zal 

heersen tesamen met de Zijnen, Zijn lichaam, en van daaruit over de hele wereld.  

  

  

Literatuur: 
  

1. 1.      ‘De Mysterie Godsdienst van Babylon, verleden en heden’, R. Woodrow, 

vertaling door H. Wiggers, Stichting Moria, Hilversum, 1991. 

2. 2.      ‘The Two Babylons, or the Papal Worship Proved to be the Worship of 

Nimrod and his Wife’, Rev. Alexander Hislop, Loizeaux Brothers, New Jersey, 

1916. 

3. 3.      ‘The Six-Pointed Star, Research proves it’s pagan!’ O.J. Graham, New 

Puritan Library, Fairview, NC, Verenigde Staten van Amerika, 1984. 

4. 4.      ‘Circle of Intrigue’, Texe Marrs, Living Truth Publishers, Texas, 1995. 

5. 5.      Internet: http://www.cuttingedge.org/articles/rc100.html 

  

 
2[2] Encyclopedia Brittanica Micropedia, 1974, Vol. VI, p. 966. (geciteerd uit literatuur nr. 3). 
3[3] Universal Jewish Encyclopedia, p. 597. (geciteerd uit literatuur nr. 3). 

http://www.cuttingedge.org/articles/rc100.html


 9 

  

www.bijbelseprofetie.nl 

http://www.bijbelseprofetie.nl/

