J.N. Voorhoeve

GIJ TROOST MIJ

Beschouwing over de
Klaagliederen van Jeremia

Revisie 2006



2 Gij troost mij

INHOUD

INLEIDING ...ttt e e e e 3
DE KLAAGLIEDEREN........oitiiiiiiiiiiiiie ettt 4
HOOFDSTUK 1 ..ottt e e 14
HOOFDSTUK 2 ..ttt teeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeenenseeesnenenennes 27
HOOFDSTUK 3 .. eieeeeieieeiteteteteteeeeeeeeeeteeeeeeeeeeeteeseeeseeeeeeenbneeenenenenenne 31
HOOFDSTUK 4 .ottt eeeeeeeeeeenenseeeenenenennes 37
HOOFDSTUK S ..ttt e et et ebebebebabebebebeeabsenee 47

HOOFDSTUK B ..oeeeiiiieiiiiiteeit et 55



Gij troost mij 3

INLEIDING

Voordat we dit kleine, dichterlijke Boek van een man
Gods gaan overdenken, wensen we enkele opmerkingen te
maken, waardoor het wellicht gemakkelijker zal zijn, de inhoud
in ons op te nemen van deze schone liederen.

Oorspronkelijk heet het Boek niet "Klaagliederen", maar
draagt het de naam waarmee het eerste (en ook het tweede en
vierde) hoofdstuk begint: “Hoe”.

Dit "Hoe,” of "Ach, hoe" is de vertaling van het
Hebreeuwse woord "Ekah". Het geeft al dadelijk weer, wat het
karakter is van dit geinspireerde onderdeel van onze Bijbel. Er
wordt namelijk een diep smartelijke klacht in uitgesproken. Het
geheel is eigenlijk één "lied," en omdat het de smart van het
hart vertolkt, is het "één klaaglied" in vijf afzonderlijke delen.

In de Griekse vertaling van de Hebreeuwse Bijbel, de
Septuaginta, draagt het boek een andere titel. Onze
Statenvertaling heeft die Griekse titel overgenomen, en zo staat
dan boven het geheel "De Klaagliederen van Jeremia".

De "vertaling van de zeventigen", de Septuaginta, heeft
deze woorden boven het geheel geplaatst: "En het geschiedde,
nadat Israél gevankelijk weggevoerd en Jeruzalem woest
gelaten was, dat Jeremia wenende neerzat, en deze klaagzang
zong over Jeruzalem".



4 Gij troost mij

DE KLAAGLIEDEREN

De Klaagliederen van Jeremia, die wij in onze Bijbel
hebben, zijn merkwaardig van vorm. Men kan zeggen, dat dit
gehele boek alfabetisch is gerangschikt.

In het eerste, tweede en vierde hoofdstuk worden de
beginletters van de verzen gevormd door de letters van het
alfabet; in het derde zijn het telkens drie verzen, die met
dezelfde letter van het alfabet beginnen. Alle vier deze
Klaagliederen, die we in genoemde hoofdstukken hebben, zijn
dus alfabetisch van vorm, en het derde is het in dit opzicht zelfs
drievoudig. Het derde lied staat in het midden van het boek, en
had zeker drie alfabetten nodig, omdat daarin tegenover de
ellende door eigen schuld, de oneindige barmhartigheden Gods
worden gesteld. Het vierde hoofdstuk, dat het vijfde klaaglied
bevat, is niet alfabetisch als de vorige, maar heeft toch met het
Hebreeuwse alfabet dat uit twee en twintig letters bestaat, deze
overeenkomst, dat het twee en twintig zinnen of verzen telt.

De vorm van het Klaaglied is onder de leiding van de
Heilige Geest gebruikt om op tekenende wijze de verwoesting
en de ondergang van Jeruzalem en Juda te schilderen. De
profeet wordt wenend gezien, klagende een dodenzang. De
vorm van het alfabet is gekozen, opdat deze liederen in het
geheugen geprent zouden blijven, en opdat door gebruikmaking
van alle letters van het alfabet het leed in al zijn omvang zou
worden kenbaar gemaakt. Van Aleph tot Thau, van A tot Z dus,
werd het lijden in Klaagliederen bezongen.

Deze alfabetische vorm vinden wij verschillende malen in
de geschriften van het Oude Testament toegepast, en telkens
blijkt er uit, dat het hele alfabet nodig werd geacht om de een of
andere waarheid in haar volledige omvang te beschrijven, en
goed in het geheugen te bewaren.



Gij troost mij 5

In Psalm 25 gaat het over wegen, die alleen door het
geloof Gods worden verstaan en die ons door de Heer moeten
worden bekend gemaakt en geleerd.

In Psalm 34 wordt de voortdurende lof van de Heren
verkondigd, omdat in de benauwdheid gesmaakt en gezien is,
dat de Heer goed is.

In Psalm 37 wordt de gezindheid beschreven, die de
zachtmoedigen hebben tegenover hen, die onrecht doen. Ze
verlustigen zich in de Heer; Zijn Woord is in hun hart; zij
wachten op Hem, die in tijden van benauwdheid hun sterkte is.
Ten dage van de honger zullen ze niet omkomen; hun einde zal
vrede zijn.

Psalm 111 en 112 zijn eigenlijk één loflied. In korte zinnen
wordt in beide alfabetisch in het midden van de vergadering van
de oprechten het voorrecht van de vreze van de Heer
beschreven. God is genadig, barmhartig en rechtvaardig, en de
oprechte gaat het licht op in de duisternis. Merkwaardig is
vooral Psalm 119. Deze bestaat uit twee-entwintig stukken van
acht verzen en elk gedeelte begint dan telkens met een van de
letters van het alfabet. Op volmaakte wijze wordt in dit loflied de
heerlijkheid en schoonheid van Gods wet en woord bezongen;
de gelukzaligheid ook van hen, die hun wegen daarnaar
richten.

Psalm 145 geeft een alfabetische lofzang voor de
toekomst. De Heer bewaart, de Heer redt uit, de naam van de
Heer zal altoos en eeuwig worden geprezen.

Tenslotte vinden we in Spreuken 31 alfabetisch
beschreven de voortreffelijkheid van de deugdelijke huisvrouw.
Het hele alfabet is nodig om te vermelden, welk een zegen er
gevonden wordt in zulk een vrouw, die God vreest. Haar
waarde is ver boven alle schatten.

Zo mogen we wel aannemen, dat ook in Klaagliederen de
alfabetische vorm een Goddelijk schone betekenis heeft. Over
de verwisseling van de letters Ain en Pe in de hoofdstukken 2,



6 Gij troost mij

3 en 4, is nog geen bevredigende verklaring gevonden.
Sommige handschriften hebben ook daar de gewone
alfabetische volgorde genomen.

Een eigenaardigheid van de Hebreeuwse poézie is
derhalve gebruikt om in speciale vorm, in bepaald ritme en
metrum, de volle treurige werkelijkheid te doen uitkomen van de
jammer, over volk en stad gekomen door de zonde en het
verlaten van God. Niets moest worden achtergehouden. Het
hele lijden moest worden uitgeklaagd.

In de Hebreeuwse Bijbel draagt het boek de
"Klaagliederen" de naam van het karakteristieke klaagwoord,
waarmee het eerste, tweede en vierde hoofdstuk beginnen:
"Ach, hoe!". Het is bekend, dat sommige boeken van het Oude
Testament in de Hebreeuwse Bijbel andere titels dragen dan in
de Griekse, welks indeling en naamgeving van de boeken
algemeen in alle vertalingen is gevolgd, ook door onze
Statenvertaling.

In de Hebreeuwse Bijbel vindt men de naamgeving van
de boeken naar de beginwoorden van het boek ook toegepast
bij de vijf boeken van Mozes. Genesis heet daar bijvoorbeeld:
"In den beginne", enz.

Het is wel interessant, dat de "Klaagliederen"
oorspronkelijk deze naam dragen, want deze uitroep geeft zo
duidelijk weer, waarom het in dit Bijbelboek gaat. Als er groot
leed was in het Oosten, hief men klaagliederen aan; dit waren
rouwzangen, bepaald vervaardigd om uitdrukking te geven aan
het leed, dat geleden werd. In de geschiedenis van de jonge
profeet, die tot Jerobeam was gekomen om hem het gericht
aan te zeggen, en die onderweg wegens zijn
ongehoorzaamheid werd gedood, wordt gesproken over een
weeklage, die voor zijn begrafenis werd gemaakt en die heette:
"Ach, mijn broeder!" In Jeremia 22:18 wordt gezegd van
Jojakim, dat hij met een ezelsbegrafenis zou begraven worden,
ja, dat men hem niet zou beklagen: Ach, mijn broeder! Ach
heer! Ach zijne majesteit! En in Jeremia 34:5 lezen we, dat de



Gij troost mij 7

profeet aan Zedekia de belofte gaf, dat hij in vrede zou sterven,
en dat men hem zou beklagen: ach heer! In 2 Kronieken 35:25
wordt ons meegedeeld, dat Jeremia een klaaglied maakte over
Josia, en dat alle zangers en zangeressen tot op zijn tijd in hun
klaagliederen spraken over deze beminde koning. We weten,
hoe ook David een klaaglied heeft gemaakt over Saul en
Jonathan, en ook over Abner. Als Amos klaagt over het grote;
verval van Israél, roept hij uit in de naam van de Heer: “Op alle
pleinen rouwklacht, en op alle straten zegt men: Ach, ach! Men
roept de landman op tot rouw en verlangt misbaar van hen die
klaagzangen kennen” (Amos 5:16). Er waren dan ook bepaalde
vrouwen, die men klaagvrouwen noemde; die door allerlei
gebaren en sombere zangen, en door hun tranen te laten
vloeien, uitdrukking gaven aan de jammer. Ze worden ook wijze
vrouwen genoemd, omdat zij het klagen kundig waren (Jer.
9:17). In Egypte heb ik zelf zulke klaagvrouwen in de vroege
zondagmorgen op straat gehoord. In sombere kleding,
gesluierd, trokken zij in een stoet weeklagend door de straten.

Ook in de huizen echter heffen de klaagvrouwen,
wanneer de dood is ingetreden, klaagzangen aan, gevolgd door
de klachten van familie en vrienden, zoals wij dit vinden in de
geschiedenis van het dochtertje van Jairus. Daar waren de
pijpers met hun klaagliederen. En de Heer Jezus heeft eens tot
de schare gezegd, dat ze waren als mensen, voor wie
klaagliederen waren gezongen, maar ze hadden niet
meegehuild. Het is nog zo in het Oosten, ook bij de Christenen,
dat de mannen wel acht dagen over hun doden klagen, terwijl
de vrouwen minstens een maand, soms veel langer, zich
afzonderen om te rouwen, en nergens komen in die rouwtijd,
ook de godsdienstoefeningen niet bezoeken.

In de Griekse Bijbel (Septuaginta) begint het boek van de
Klaagliederen aldus: "Het geschiedde, dat Israél gevangen
werd genomen en Jeruzalem verwoest. Jeremia zat wenende
en klaagde met zijn klachten over Jeruzalem." Daarin ligt
meteen de aanwijzing, al staat in het oorspronkelijk de naam
van Jeremia niet boven dit Bijbelboek, dat het door hem



8 Gij troost mij

geschreven is. Op zichzelf zou het niet hinderen, dit te
betwijfelen, want het gaat tenslotte niet om de persoon, maar
om de inhoud, en dit is zeker: dat de schrijver van de
"Klaagliederen" de Heilige Geest is. Wie Hij dus ook als middel
heeft gebruikt, het zijn de woorden Gods die tot ons komen.
Toch is het voor het recht verstaan van dit Bijbelboek belangrijk
te mogen aannemen, dat Jeremia er de geinspireerde schrijver
van is niettegenstaande allerlei bezwaren van critici, welke
uitsluitend op gissingen berusten. Zo maakt men de opmerking,
dat in hoofdstuk 4:17 aan Egypte wordt gedacht en Jeremia
toch niet zeggen kon, dat hij uitzag naar die ijdele hulp, en in
hoofdstuk 4:20 wordt gesproken over de adem van onze
neuzen, de gezalfde des Heren, over het leven onder zijn
schaduw, terwijl Jeremia toch de zwakkeling en eedbreker
Zedekia zo niet genoemd kan hebben. Maar men vergeet, dat,
net als Daniél, de profeet zich één maakte met het volk, en dat
ondanks al wat Zedekia had gedaan, hij toch de gezalfde des
Heren bleef. Wat een prachtige woorden heeft zelfs David over
Saul gesproken als gezalfde des Heren na diens droevig einde!
De Joden en de Christenen hebben dan ook terecht
aangenomen, dat Jeremia de "Klaagliederen" heeft geschreven,
en de Christenen hebben ze zelfs een plaats gegeven dadelijk
achter de profetie van Jeremia.

Deze profeet heeft na de derde belegering en de val van
Jeruzalem dit boek geschreven, en het is mooi om op te
merken, hoe hij in plaats van te roemen in de vervulling van zijn
profetieén, droevig klaagt, en smartelijk weent. Tegenover de
heuvel Golgotha, waar onze geliefde Heer is gekruisigd, is een
donkere nis, die bekend staat als de grot van Jeremia. Men
wijst deze plek aan als de plaats, waar de profeet heeft gezeten
en naar de verwoeste stad heeft gekeken. Als dit zo is, kan het
wel treffend worden genoemd, omdat hij zijn klachten dan geuit
heeft dicht bij de plaats, waar de Messias werd verworpen en
lijden zou voor de zonden van Jeruzalem, ja, voor de zonden
van de wereld. Van Hem lezen we aangaande Zijn lijden te



Gij troost mij 9

Jeruzalem: "Ik heb gewacht naar medelijden, maar het is er
niet; en naar vertroosters, en heb ze niet gevonden."

Joodse patriotten zingen deze klaagliederen elke vrijdag
bij de klaagmuur te Jeruzalem, en ze worden in iedere
synagoge gelezen op de negende dag van Augustus, een
gedenkdag van de verwoesting van de tempel, een dag, die
gewijd is om te rouwen over de vele en grote ellende, die over
de gevallen natie is uitgestort Jeremia kunnen we de wenende
profeet noemen, die erkent, dat Gods rechtvaardige straf over
volk en stad is gekomen, en die maar één lichtstraal ziet: de
barmhartigheid Gods.

De “Klaagliederen" behoren tot de zogenaamde
"hagiographa". Dit is de Griekse benaming voor het derde deel
van het Oude Testament volgens de indeling van de
Hebreeuwse Bijbel. Met hagiographen worden bedoeld: heilige
geschriften. In Lukas 24 wordt door de Heer Jezus gesproken
over de wet van Mozes, de profeten en de psalmen. Daar de
psalmen behoren tot het derde deel, het deel van de
Geschriften (de hagiographa) en zij door hun Christus
voorzegging van de meeste betekenis zijn van dit deel,
vertegenwoordigen zij dus eigenlijk de "geschriften”, zodat dit
derde deel ook de Psalmen kon worden genoemd. Het eerste
deel, de wet, wordt gevormd door de vijf boeken van Mozes; in
het tweede deel, de profeten, zijn opgenomen de vroegere
profeten: de boeken Jozua, Richteren, Samuél en Koningen, en
de latere profeten: Jesaja, Jeremia, Ezechiél en de twaalf kleine
profeten. Alle overige boeken worden gerekend tot het derde
deel, de geschriften, te weten: Job, Spreuken, Psalmen,
Hooglied, Ruth, Klaagliederen, Prediker, Esther, Kronieken,
Ezra, Nehemia en Daniél. De indeling is dus heel anders dan in
onze Statenvertaling, in navolging van de oude Griekse
vertaling, de Septuaginta. Daar zijn ze geplaatst in historische,
dichterlijke en profetische volgorde. Bovendien komen in de
Hebreeuwse Bijbel ook onderling de boeken, wat de geschriften
betreft, in heel andere rangschikking te staan.



10 Gij troost mij

Er zijn twee boeken onder de hagiographen, die een heel
bijzondere plaats innemen: het boek Ruth en de Klaagliederen
van Jeremia. Ruth geeft ons in een treffende en aandoenlijke
geschiedenis een beeld van de ware Zoon van David,
verbonden met een vrouw uit de volken. De "Klaagliederen"
dragen het karakter van droefheid, als gevolg van door God
geslagen te zijn; en we zien er Eén, groter dan Jeremia,
wenend over zijn volk, dat gekastijd moest worden vanwege
zonde en afwijking. Darby zegt er van: ‘In de Klaagliederen
vinden we het medegevoel van de Geest van Christus met het
ljden van Israél, voornamelijk van het overblijfsel: en
dientengevolge de hoop op herstel'.

Verschillende schrijvers hebben gewezen op de grote
betekenis van dit kleine boek. Een zekere Whyte heeft gezegd:
"Er is niets in de hele wereld gelijk aan deze Klaagliederen van
Jeremia. Er is heel wat leed geweest in iedere eeuw, in ieder
land; maar waar is een tweede prediker en schrijver te vinden
met een hart zo vol medeleven, zorg en intense droefheid?"

Er is wel niets zo treffend in de Bijbel als de veel erin
voorkomende beeldspraak. Beeldspraak is een gedachte, door
middel van een zinnebeeld uitgedrukt. Zo wordt leeuw gebruikt
voor een held, lam voor een zachtmoedige. Vooral bij de
profeten vinden wij rijkelijk beeldspraak; opvallend veel in het
begin van de Klaagliederen: enkele tientallen keren. Het is,
alsof de profeet Jeremia zich uitput in het zoeken naar beelden,
om uitdrukking te geven aan de ellende, waarin zijn volk
gekomen is door eigen schuld. Als de profeet zich in het eerste
hoofdstuk geheel één maakt met de zondige stad Jeruzalem,
roept hij uit: “omdat ik zeer weerspannig geweest ben. Buiten
maakt het zwaard kinderloos, binnenshuis de pest”
(hongerdood).

Allereerst ziet hij de stad, die eens vol van volk was, als
een wenende vrouw, rouwende in haar eenzaamheid. Ze is als
een vrouw, beroofd van kinderen, die in de nacht geheel alleen
zit en weent, zodat de tranen haar over de kinnebakken lopen;
(1:2) die nergens rust vindt; (1:3) nergens weide; (1.6) geen



Gij troost mij 11

trooster (1:2, 9, 17 en 21). Jeruzalem - Sion - stelt hij dus voor
als een persoon. Deze verpersoonlijking maakt het mogelijk, de
stad zelf haar lot te doen beklagen, zoals dat bij werkelijke
sterfgevallen geschiedde. De profeet hoemt voorts Jeruzalem
een vorstin, want dat was ze eenmaal; nu echter was de stad
cijnsbaar geworden; al haar liefhebbers en vrienden hadden
trouweloos met haar gehandeld en waren hard jegens haar.

Vervolgens ziet de profeet haar als een gevangene; al
haar glans is vergaan in verlatenheid en door verdrukking.

Dan als een klagende. Eens aan de overzijde van de
Rode Zee hadden de jonkvrouwen het heerlijke verlossingslied
aangeheven; maar nu, de jonkvrouwen waren bedroefd en
hieven bittere klachten aan.

Hij ziet haar ook als een moeder, van wie de kinderen
haar van de borst zijn gerukt en in gevangenschap
weggevoerd. Hij ziet haar als een jonkvrouw, de dochter Sions,
beroofd van al haar sieraad; haar heerlijkheid weggenomen. Hij
ziet haar vorsten als herten, die smachten naar voedsel en die
wegvluchten zonder kracht voor de vervolgers.

Hij ziet haar als een, die alles heeft verloren, wat eens
haar kostbaar bezit was, en die nu geen helper heeft, om haar
uit die ellendige toestand te verlossen.

Hij ziet haar ook als een eerloze, een onreine, van wie
men zich afwenden moet; wier bezoedeld kleed afvalt, zodat
haar naaktheid wordt gezien. Hij ziet de stad Jeruzalem als een
volk van bedelaars, brood zoekende.

Hij ziet haar tenslotte als een zieke, door allen verlaten,
wier kracht vervallen is, die een juk op de hals heeft, een juk,
zwaar van overtredingen en zonde; de Heer heeft de wijnpers
van de jonkvrouw, van de dochter van Juda, getreden!

En tenslotte wordt Sion gezien als een moeder, die niet
verder kan; die haar handen uitbreidt ten hemel; die, verlaten
en afgezonderd als zij is door haar schuld, erkent, dat God



12 Gij troost mij

rechtvaardig is, en anderen opwekt, haar smart aan te zien, of
er wel een smart is gelijk de smart, haar aangedaan.

God gebruikt deze beeldspraak, door Zijn Geest
ingegeven, om uitdrukking te geven aan de gedachten van Zijn
hart zowel in betrekking tot het gericht, dat komen moet
vanwege de ongehoorzaamheid van Zijn volk, alsook in
verband met de ontferming, waarmee Hij bewogen was ten
opzichte van het Jeruzalem, dat Hij zo liefhad.

Darby zegt over dit laatste in zijn "Synopsis" van de
boeken van de Bijbel: In al Gods openbaringen, ook van Zijn
barmhartigheid, is niets te vergelijken met hetgeen we hier in de
Klaagliederen vinden. In de volste uitgestrektheid ging Christus
door alles heen, wat we hier aantreffen. Maar Hij ging er
doorheen in Zijn eigen volmaaktheid met Zijn God. Hij weende
over Jeruzalem; een wenen dat klagelijk wenen betekent. In de
Klaagliederen vinden we in de klaagzangen van de profeet
afgebeeld: alle hoop verloren. Maar hoe zou God iemand
kunnen verlaten, die, één met dat volk, hen liefhad, en wist, dat
God ze ook liefhad, en zij het voorwerp waren van Zijn
toegenegenheid? Was hij niet een hunner? Kon hij de gedachte
verdragen, dat God ze zou verwerpen? Mocht hij niet hopen,
dat God zou herstellen?

Maar in de plaats, waar zij door hun eigen schuld
gekomen waren, was alle hoop verloren, voor altijd. Hoewel in
de tegenwoordigheid van de Heer de hoop nooit verloren is.
Het vuur wordt echter heet en heter gestookt, tot niet alleen het
hart wordt overweldigd door de smart, maar het geweten
geraakt en de trots gebroken. Zo wordt dan de smart de
moeder van de vreugde. Het hart moet al deze oefeningen
ondergaan, totdat het ten volle kan indringen in de gedachten
en gevoelens van God Zelf. Wat een mooi beeld geeft ons de
Heilige Geest hier van dit alles! Hij gaat niet slechts in de
verschillende onderdelen, in de wegen van God, maar ook in de
ervaringen van een hart, dat het oordeel Gods gevoelt en
rechtvaardigt, en dat dan door Gods genade terechtkomt in de
tegenwoordigheid van God Zelf. De door God ingegeven



Gij troost mij 13

Schriften geven ons niet alleen Zijn volmaakte gedachten,
stellen ons niet alleen Christus voor, de volmaakte Mens voor
God, maar tonen ons ook in beeldspraak al wat in onze arme
harten gevonden wordt, en wat er in wordt gewerkt door Gods
Geest. Welk een tedere zorg heeft Hij voor Zijn volk! En dit is
altijld zo: Hij ziet de Zijnen; Hij hoort hun zuchten, hoeveel
onvolmaaktheden van het eigen hart er ook mee verbonden
zijn. Dit alles leren we in een boek als de Klaagliederen, in de
Psalmen en elders; bovenal echter in het Nieuwe Testament.”



14 Gij troost mij

HOOFDSTUK 1

Hoe zit de stad zo eenzaam!

In het jaar 588 v. Chr. werd Jeruzalem ingenomen, en
stad en tempel werden verwoest. De Chaldeeén maakten
daarmee een eind aan de opstand van Koning Zedekia, en de
ballingschap nam voor Judea een aanvang; het werd een
provincie van Babel.

De profeet beschrijfft nu de ellende van Jeruzalem en
Juda tengevolge van de overval van de vijand, waardoor alom
dood en verderf hadden geheerst. Toch is het onderwerp van
Zijn lied niet de belegering zelf, maar meer de verlaten
toestand, waarin de stad zich bevond tengevolge van de
belegering, dus na de verwoesting.

Dit blijkt al dadelijk uit het begin van het eerste hoofdstuk
van de Klaagliederen.

“Hoe zit zij eenzaam neder, de eens volkrijke stad; als
een weduwe is zij geworden, die machtig was onder de volken;
de vorstin onder de landschappen is onderworpen aan
herendienst”. Zij weent steeds in de nacht... Zij heeft geen
trooster... Juda is in gevangenis gegaan vanwege de ellende,
en vanwege de veelheid van de dienstbaarheid. Zij woont onder
de Heidenen: zij vindt geen rust. Het waren dus dagen van
grote rouw voor de stad, die eens zulk een ereplaats had
ingenomen. En er werd geen trooster gevonden, geen rust. De
profeet is er diep bewogen door: allerwegen aanschouwt hij
niets dan ellende, en nu komt hij als het ware met zijn
rouwbeklag. Om dit goed te doen uitkomen, beschrijft hij
Jeruzalem als een vrouw, die weduwe is geworden, die
eenzaam en verlaten is, van wie de liefhebbers en vrienden



Gij troost mij 15

trouweloos tegen haar hebben gehandeld, die treurt over al wat
zij verloren heeft, en die vurig verlangt naar medelijden en
deelneming.

Tot en met het elfde vers van het eerste hoofdstuk is het
de profeet, die Jeruzalem en Juda beklaagt, terwijl in de
volgende verzen, 12-22, Jeruzalem zelf sprekende wordt
ingevoerd om haar klacht te uiten.

In het eerste gedeelte nu brengt de profeet allereerst het
onderscheid naar voren tussen verleden en heden. Jeruzalem
was als een moeder, die van kinderen beroofd is; velen waren
gesheuveld gedurende de belegering, anderen waren
meegevoerd door de vijand, sommigen uitgeweken naar
Egypte. Wat was er vroeger een handel in Jeruzalem en hoe
scheen de stad nu uitgestorven! Hoe telde Jeruzalem eenmaal
mee onder de regering van David en Salomo en ook later nog;
maar nu is haar macht en invioed gebroken. Deze diepe
vernedering doet de stad schreien: niet maar overdag alleen,
maar ook 's nachts, de ganse nacht door. En er kwamen geen
uithelpers. Hoe anders was het vroeger geweest, toen de
vorsten van andere landen haar bijstonden en haar hulp
inriepen! Maar nu was de liefde bekoeld! Maar niet alleen in
Jeruzalem, ook heel Juda was daardoor getroffen.

Daarnaar verwijst de profeet. De Joden waren benauwd,
men had hen in het nauw gedreven. De profeet ziet van die
kleine pogroms; overal vijandige houding van de volken tegen
de Joden. En het is uit met de feesten van Jeruzalem. De
enkele priesters, die er nog zijn, hebben niets te doen: ze
zuchten, als ze denken aan de vroegere heerlijkheid van de
tempel, toen er zoveel offeraars waren. De jonkvrouwen, die
anders vrolijke muziek zongen, zitten nu treurig aan de weg. De
tegenstanders van de stad zijn nu het hoofd geworden. En de
vijanden juichen, omdat de Heer Jeruzalem heeft bedroefd
vanwege de veelheid haar overtredingen. Ja, dat ziet de profeet
zo duidelijk: de eigen zonden zijn de oorzaak van de ellende
van Jeruzalem! Daarom zijn haar kinderen als een kudde
weggedreven naar een ver land, en de Herder Israéls was ze



16 Gij troost mij

niet voorgegaan! Maar niet alleen is de bevolking weggevoerd,
ook vorsten en prinsen zijn het verderf niet ontgaan; ze worden
vergeleken bij herten, die uitgeput door de honger nergens
voedsel hebben kunnen vinden. Het is wel een bittere kelk, die
Jeruzalem moet drinken; ze is indachtig in de dagen van haar
ellende aan al de gewenste dingen, die ze van oude dagen af
heeft gehad. Machtig is de hand van de tegenstander, en er is
geen helper. Met haar rustdagen wordt gespot. Zie, bij de
aanschouwing van dit alles weent het hart van de profeet! Maar
daarom sluit hij het oog niet voor het feit, dat zij zelf een grote
zondares is, die dddrom gewond, veracht en bespot wordt. Als
een onreine vrouw moet men van haar wijken, moet men haar
vermijden. De profeet veronderstelt, dat Jeruzalem het voelt,
want hij zegt: "zij zucht ook." Zij schaamt zich en trekt zich
terug; ze erkent dus de billijkheid van haar straf. Maar als zij
zich omkeert, wordt daardoor juist haar onreinheid te meer
gezien; de gevolgen van de zonden worden niet opeens
weggenomen, duren soms zo lang.

Daaraan heeft zij niet gedacht; maar nu ziet zij het, en nu
kan zij niet langer zwijgen; nu roept zij uit haar bang gemoed de
Heer aan. Maakte de vijand zich niet groot over haar? Ging hij
niet te ver en krenkte hij daardoor niet de eer van de Heer? Had
hij zelfs niet zijn hand aan het heiligdom geslagen? Had hij niet
de tempel betreden, waar vreemden niet mochten ingaan?

“Zie, Heer!” roept zij uit, "Heer, aanschouw, wat er van mij
terecht is gekomen, en wees Gij mij een helper!"

In het tweede gedeelte van ons hoofdstuk horen we nu
Jeruzalem zelf klagen. Het is niet meer de profeet, die zijn stem
verheft, maar Jeruzalem wendt zich tot alle voorbijgangers en
tracht hun medelijden op te wekken door het uit te roepen:
“Aanschouwt en ziet, of er een smart is als de smart die mij
werd aangedaan”.

En dan erkent zij openlijk, dat het de toorn van de Heer is,
die tegen haar is ontbrand, omdat zij zo zwaar had overtreden.
Ja, de Heer had haar klein gekregen; door Zijn vuur was zij



Gij troost mij 17

verteerd. Hij had het net uitgebreid waarin haar voeten verstrikt
raakten. Hij had haar als een vereenzaamde en zieke
achtergelaten. Een juk had Hij haar te dragen gegeven door
Zijn eigen hand. Het verdient hier de aandacht, dat driemaal in
de verzen 14 en 15 gesproken wordt over de hand van Hem,
die "Heer" is, en niet over de hand van Jahweh. Driemaal wordt
hier in het Hebreeuws Adonai gebezigd. En terwijl de naam
Jahweh ons spreekt over Gods genadige houding tot Israél,
over de Getrouwe en Onveranderlijke, ziet de naam Adonai
meer op de verhouding van onderworpenheid, waarin wij
mensen tot God staan. Hij is de Heerser, onder Wiens gezag
wij ons bevinden. Het juk nu, dat Adonai had bevestigd aan
haar hals, was het juk van haar overtredingen.

Is die last dan niet te zwaar om zelf te dragen? Jeruzalem
was er onder gestruikeld, neergezonken en ze kon niet
opstaan! De Heer Zelf had de wijnpers getreden. De dapperen
waren gesneuveld, de sterken vertreden.

En toen de jonkvrouw Jeruzalem rijp was voor het
oordeel, moest ze als de rijpe druiven worden afgesneden, en
de Heer was in de wijnpers de druiventreder. Hoe vreselijk was
Jeruzalems ondergang! "Om dezer dingen wil," roept zij uit,
"ween ik; mijn oog, mijn oog vliet af van water." Immers de
vijand had de overhand, vele doden vielen er te betreuren;
geen woord van medelijden, waardoor de ziel verkwikt zou
worden, wordt er gehoord. En nu zwijgt ook Jeruzalem. Haar
stem verstikt in haar tranen. Als schreiende moeder weet ze
niet meer, wat ze zeggen zal, waar ze het zoeken zal.

De profeet neemt dan haar klacht over: "Het is tevergeefs,
dat Jeruzalem haar handen uitstrekt. Er zijn geen
medevoelende mensen. De volken rondom achten Jeruzalem
als een eerloze en onreine, die de gevolgen van haar zonden
dragen moet." Maar dan opeens komt er verandering in de
houding van de schreiende moeder: het woord van de profeet
heeft haar geraakt. Tot nu toe sprak haar hart, thans spreekt
haar geweten. Niet alleen zond God haar droefheid op
droefheid, omdat haar overtredingen zo vele waren, maar Hij



18 Gij troost mij

had het recht om haar zo te kastiiden. "De Heer is
rechtvaardig,” zegt zij, "want ik ben Zijn mond weerspannig
geweest." En ze roept alle volken op om haar smart te zien,
want die was over haar gekomen, omdat ze niet had willen
luisteren naar de waarschuwingen van de Heer. En zij beschrijft
haar verliezen, het leed van haar kinderen, de vreselijke
hongersnood, die allen had geteisterd en geen spijzen had
overgelaten, zelfs niet voor priesters en oudsten. De hele
wereld moet het weten, waarom zij als moeder zo moet lijden.
Ze klaagt het uit voor de Heer, en smeekt Hem, om toch acht te
slaan op het zware kruis, dat haar deel is. Hoe bang is het in
haar binnenste, hoe is haar ingewand vol onrust en haar hart
omgekeerd. "Aanzie, Heer!" roept zij uit, "want ik ben zeer
weerspannig geweest."

Eerst heeft zij gezegd: mijn mond is weerspannig
geweest; nu zegt zij: ik ben weerspannig geweest. Het is alles
eigen schuld, en op het medelijden van de mensen valt niet te
rekenen. Maar is God niet Jahweh, de Eeuwig Getrouwe? Zal
Hij dulden, dat de vijanden leedvermaak hebben? Zijn zij niet
even grote zondaren als de inwoners van Jeruzalem en Juda?
Verdienen zij het niet, dat de Heer hen vergeldt naar hun
werken? Ze beroept zich dan ook op haar zuchtingen, die zo
vele zijn; op haar matte, krachteloze toestand.

In het Boek van de Klaagliederen wordt een viertal malen
over ellende gesproken. We hebben in het hoofdstuk, dat voor
ons ligt, het tweemaal gevonden; in de verzen 3 en 7.

In het derde hoofdstuk, waar de profeet het
gemeenschappelijk leed als zijn eigen leed op zich heeft
genomen, horen we hem bidden: "Gedenk aan mijn ellende,”
(vers 19) en begint hij zijn alleenspraak en gebed tot God met
de treffende woorden: "Ik ben de man die ellende heeft gezien
door de roede zijner verbolgenheid". De diepe ellende, waarin
Jeruzalem en Juda zich bevinden, heeft hem aangegrepen, en
hij heeft er zich mee één gemaakt en hij erkent, dat de
rechtvaardige toorn van God op het volk rust.



Gij troost mij 19

Maar nu is dit zo mooi in alles, wat hij dan verder zegt, dat
hij overtuigd is, dat de toorn de genade niet opheft. De profeet
Zacharia, die het oordeel over Israél voorzegt, (voornamelijk de
verwoesting van de herders, van de leiders van het volk, op wie
Gods toorn zou nederdalen,) spreekt namens de Heer het
woord: "Dies heb ik deze slachtschapen geweid; dewijl zij
ellendige schapen zijn." Met deze ellendige schapen worden de
armen van de kudde bedoeld, de armen van geest, die naar de
stem van de Herder wilden luisteren. Te midden van de ellende,
die Jeremia zag, erkende hij, door zich in te leven in het leed en
de rouw van het geheel, dat allen, die op God vertrouwden - en
hij zelf in de eerste plaats - als ellendige schapen waren,
overgegeven ter slachting, maar die achter de Herder zich
mochten scharen, rekenende door genade op Zijn hulp.

Als wij de ellende zien, waarin Gods volk zich bevindt, en
de smartelijke dingen, die het getroffen hebben, ons worden
blootgelegd, is het allereerst noodzakelijk, dat de oorzaak er
van, de zonde wordt erkend. Maar dan doen we de vraag: kan
dit het leed van ons hart verminderen? Het antwoord is
enerzijds: neen, want het aangezicht moet met schaamte
worden bedekt; anderzijds echter: ja, want zodra de ellende
wordt gezien als een gevolg van onze zonden, en Gods straf er
over wordt gevoeld, daalt uit de Hemel Gods vertroosting
neder.

Het is aandoenlijk te zien, hoe God meevoelt met de
smarten, die het deel zijn van Zijn volk, ook al is het ten gevolge
van hun zonden. Ergens heeft Jesaja het woord van de Heer
gesproken: "Zij zijn immers Mijn volk." En nadat de profeet dan
gezegd heeft: "Alzo is Hij hun geworden tot een Heiland," voegt
hij er bij: "In al hun benauwdheid was Hij benauwd" (Jes. 63:9).

Neen, de smarten van Gods volk ontsnappen niet aan
Gods 0og. Gods Geest neemt van alles kennis, voelt met alles
mee, en werkt dan ook in het hart van de man Gods, die Hij als
Zijn  mond gebruikt, zodat deze uitdrukking geeft aan de
gevoelens van de Heer, en ook aan de gevoelens, die Hij in het



20 Gij troost mij

hart weet te werken van hen, die zich met schuldbelijdenis tot
Hem wenden.

Weende niet Christus over de verhardheid van het hart
van Jeruzalem, en wekte Hij de inwoners van Jeruzalem niet
op, om met Hem te wenen? Zo berispt de Heilige Geest niet
alleen, openbaart niet alleen de dingen, die komen moeten
tengevolge van onze zonden, maar geeft ook vorm en
uitdrukking aan de smart, die allen vervult, die God liefhebben.
Niets is aantrekkelijker te midden van de ellende, dan de
Goddelijke gevoelens, in de harten gewerkt door de vaste
Overtuiging, dat de voorwerpen van de ellende toch bemind zijn
door God; dat Hij wel verplicht is te slaan, die Hij liefheeft, maar
dat Hij toch liefheeft, die Hij verplicht is te slaan.

De klacht, waarmede Jeremia zijn bundel klaagzangen
opent, geeft het eigenlijke thema weer van de 5 hoofdstukken,
waarin onze Bijbel de Klaagliederen voor de aandacht plaatst
van de belangstellende lezer, die zich heeft beziggehouden met
het onderzoek van de profetieén van Hilkia's zoon uit het stadje
Anathoth.

De diepe vernedering van de stad, die zulk een voorname
plaats innam in de gedachten en plannen van God, en die zulk
een hoge bestemming had als de stad van de Grote Koning,
heeft dermate beslag gelegd op de geest van Jeremia dat hij
behoefte had om zijn tranen de vrije loop te laten.

't Is waar, de Profeet had in zijn veeljarige dienst telkens
gesproken over de val van Jeruzalem. Hij had het gericht
aangekondigd in overeenstemming met de opdracht bij zijn
roeping: hij was namelijk gesteld om uit te rukken en af te
breken, om te verderven en te verstoren maar gelukkig ook om
te bouwen en te planten. Toen het oordeel de stad trof, was dit
voor Jeremia niets vreemds. Maar Jeremia had niet gesproken
als een buitenstaander, als een hard en ongevoelig mens, die
automatisch sprak, wat Géd hem in de mond legde. Hij deed
het als iemand, die zich volkomen één gevoelde, en maakte,
met zijn volk, ook met de zonden van het volk, die als een



Gij troost mij 21

zware last op hem drukten. Jeremia trachtte zijn verdriet niet
achter een masker te verbergen, maar gaf aan de gevoelens
van zijn hart vrijelijk lucht.

Jeremia ziet Jeruzalem als een in rouw gedompelde
weduwe'. Hij kende ze als een stad, die de feestgangers
nauwelijks kon bevatten bij gelegenheid van de jaarlijks
terugkerende Feesten van de Heer. Maar nu was zij eenzaam,
en dat deed hem uitbreken in, de klacht: "Hoe zit de stad zo
eenzaam, die vol volk was!"

Inderdaad, Jeruzalem was als een weduwe geworden:
haar God had haar moeten verlaten! Wel had de Getrouwe, die
ook bij ontrouw van onze zijde getrouw blijft (2 Tim. 2:13) lang
gewacht en in eindeloos geduld laten waarschuwen, om toch
het pad van de zonde te verlaten, en weder te keren. Maar
Juda én Jeruzalem hadden niet gewild! Toen was het gebeurd,
het vreselijke: de cherubim, waartussen de Heilige Israéls
troonde, boven het gouden verzoendeksel van de Ark des
Verbonds, hadden zich langzaam maar zeker teruggetrokken,
zoals Ezechiél het ons zegt in hoofdstuk 10:18 en 11:22 en 23.
In het eerste gedeelte van hoofdstuk 1, de verzen 1-11, horen
we Jeremia zijn klacht uitstorten. In het tweede gedeelte, de
verzen 12-19 is Jeruzalem zelf aan het woord, met uitzondering
van vers 17, waarin de Profeet de klacht onderbreekt, en in de
slotverzen zien we de opgeheven handen van Jeremia, die de
klaagzang van de eenzame stad overneemt en voor God
uitstort.

Jeremia had de stad in feestdos gekend. Nu zag hij haar
van allen verlaten. Haar "liefhebbers,” op wie ze haar
vertrouwen had gesteld, hadden haar allen de rug toegekeerd,
ja trouweloos met haar gehandeld.

1 Titus heeft merkwaardig genoeg na de verwoesting van Jeruzalem in het
jaar 70, een gedenkpenning laten slaan, waarop Juda gezien wordt als een
wenende vrouw zittende onder een palmboom.



22 Gij troost mij

Zij, die eens groot was onder de heidenen, een vorstin
onder de landschappen, was nu schatplichtig geworden. Onder
de heidenen woonde ze nu, en ze was in gevangenschap.
Nergens vond ze rustl Het was een vreselijke toestand:
niemand kwam meer op het feest; de poorten waren woest; zij
was bitter gestemd, en haar priesters en jonkvrouwen waren
bedroefd. En dat alles, omdat de HERE haar bedroefd had
vanwege haar vele overtredingen!

De tegenpartij was tot "een hoofd" geworden, terwijl naar
Gods gedachte de bestemming van het volk was, dat Israél ten
hoofd zou zijn en niet "tot een staart”.

Jeruzalem was beroofd van al haar sieraden en
krachteloos gingen hun vorsten heen voor het aangezicht van
hun vervolgers, als hongerende en dorstende herten! Dan
denkt Jeremia eraan, hoe Jeruzalem van oude dagen af
roemen kon op haar "gewenste dingen,” waaraan ze in de
dagen van haar ellende en veelvuldige ballingschap indachtig
werd. Ze herinnert zich haar rijkdommen, terwijl ze in de diepste
armoede verkeert. Ze is in de hand van de tegenstander
gevallen en heeft "geen helper", terwijl ze door haar vijanden
wordt bespot, omdat de rust van de dood om haar heerst.
"Rustdagen” noemt Jeremia de dagen, waarop de grafstilte in
de stad op alles drukt!

"Gewenste dingen," O, welk een gedachtenis! Bezat niet
de stad, die nu door het slijk gehaald was, de heerlijke tempel,
met zijn "Heilige der heiligen,"” waar de God Israéls troonde, en
waar de heilige Wet en de gouden kruik met manna in de Ark
waren weggelegd onder het verzoendeksel van louter goud?
Stond in het "Heilige" niet de gouden tafel, waarop de twaalf
broden elke Sabbatdag vernieuwd werden als beeld van de
eenheid van de twaalf stammen? Stak niet de Hogepriester
daar elke avond de lichtjes aan van de gouden kandelaar? En
offerde hij niet op het gouden altaar het kostelijke reukwerk
voor Gods aangezicht? Was er niet in de plaats, waar de
Levieten en Priesters zich bewogen, in de “Voorhof", het
koperen altaar, waar elke morgen en iedere avond het



Gij troost mij 23

brandoffer werd verteerd? En brachten niet de koperen
wasvaten en de koperen zee in herinnering, dat de Heilige God
bij het volk, dat tot Hem naderde, allereerst heiligheid
verwachtte?

O, die gewenste dingen, die zo zinrijk waren, en zulk een
waarde hadden voor het godvruchtig gemoed! "Eén dag" - zo
zong de dichter van de 84ste Psalm - "één dag in Uw
voorhoven is beter dan duizend elders!"

Van al die "gewenste dingen" had het armzalig overblijfsel
van Juda niets meer dan de herinnering! Onwillekeurig komt de
verloren zoon ons voor de aandacht, die bij de voederbakken
met zwijnendraf geen verzadiging vinden kon, en die toen, tot
zichzelf gekomen zijnde: aan de dagloners van zijn vader
dacht. Hadden die geen overvioed? Bij de herinnering aan het
vaderlijk huis sprak hij uit: "Ik zal opstaan en naar mijn vader
gaan en tot hem zeggen: Vader, ik heb gezondigd tegen de
hemel en voor u, ik ben niet meer waard uw zoon te heten;
maak mij als een van uw dagloners" (Luk. 15:17-19).

Wat doet zulk een herinnering pijn! En dan alleen te staan
en zonder helper! "Geen helper". Dat woord treft ons altijd zo
diep, als we de 22ste Psalm lezen. Daar vinden we onze
Heiland in grote nood als onze Plaatsbekleder.

Honden hebben Hem omsingeld; sterke stieren van
Bazan hebben Hem omringd. Hij is uitgestort als water! Hij
rechtvaardigt de Heilige God onder Wiens toorn Hij zich
bevindt, door de woorden: "Gij zijt heilig!" Hoor, hoe Hij klaagt:
"Wees niet verre van Mij, want benauwdheid is nabij, want er is
geen Helper!"

Maar als Hij het werk van de verzoening volkomen heeft
volbracht naar de eis van de rechtvaardige God, heeft God
Hem toch gehoord: "Hij heeft niet veracht, noch verfoeid de
verdrukking der verdrukten, noch Zijn aangezicht van Hem
verborgen, maar Hij heeft gehoord als Die tot Hem riep." Alle
zonden zijn dan verzoend; er is overvloedige lof bij allen, die
het van de Heer verwachten. Tot aan de einden van de aarde



24 Gij troost mij

wordt de goedheid van de Heer gedacht en geprezen. Er is
louter zegen, "omdat Hij" - onze Heer en Verlosser - "het
gedaan heeft."

Ook de smaad van Juda en Jeruzalem zal eens worden
weggenomen. Een heerlijke dag gloort! Maar nu is het nog: “Er
is géén helper!" Allen hebben haar verlaten; haar liefhebbers
Zijn haar bespotters geworden.

Jeremia weet heel goed, wat de oorzaak is. Zelf heeft hij
het zo vaak uitgesproken, als hij het volk smeekte weder te
keren tot zijn God. Ook hier horen we: "Jeruzalem heeft zwaar
gezondigd!" Zij is vals als een vrouw in haar onreinheid.
Wonderbaarlijk is zij omlaag gedaald en zij heeft geen trooster!
Welk een smart! "HERE, zie mijn ellende aan" klaagt de
Profeet, "de vijand maakt zich groot." Had hij niet alle
weggeroofd? Zelfs had hij "zijn handen aan al haar gewenste
dingen" - wéér denkt Jeremia aan die rijkdommen van weleer! -
"uitgebreid."

Jeruzalem had gezien, dat de heidenen in de
heiligdommen waren binnengegaan en al de heilige vaten
hadden gestolen. Naar de heilige Wet Gods mochten ze niet
eens een voet daarin zetten (Deut. 23:1-4); en nu waren ze er
binnengestormd als rovers en hadden de heilige Tempel
leeggeplunderd!

"De gewenste dingen" - ten derde male wordt er de
aandacht op gericht - waren gegeven om de honger te stillen.
Nee, het was te veel! Eén toevlucht bleef er over in het grote
leed, en dat was God! Zie, HERE, en aanschouw, dat ik
onwaard geworden ben!"

In vers 12 v.v. wendt de treurende stad zich tot allen, die
haar voorbijgaan: "Gaat het ulieden niet aan," ontzet het u niet,
hebt gij geen medelijden met mij? Is er wel een smart gelijk de
mijne, die mij aangedaan is?

Maar zie nu haar overgang van de vijanden op God in de
woorden "waarmee de HERE mij bedroefd heeft ten dage der



Gij troost mij 25

hittigheid Zijns toorns. Van de hoogte heeft Hij een vuur in mijn
beenderen gezonden...Hij heeft voor mijn voeten een net
uitgebreid...Hij heeft mij woest en ziek gemaakt de ganse
dag..."

Het doel van God is bereikt. Bij het overblijfsel, dat zo
klaagt, en de schuld van alles bij zichzelf zoekt, is geen
verontschuldiging meer. Als de verloren zoon is het
weergekeerd, en spreekt over zijn overtredingen, die een
ondraaglike last zijn geworden. "De HERE" zo klaagt ze
verder® "heeft al mijn sterken in het midden van mij vertreden,
Hij heeft een bijeenkomst over mij uitgeroepen om mijn
jongelingen te verbreken. De Here heeft de wijnpers van de
jonkvrouw, van de dochter van Juda, getreden!" Hoeveel
stromen bloed waren er gevloeid! Dat alles deed Jeruzalem
wenen. Haar trooster, die haar ziel zou kunnen verkwikken, was
verre van haar. Er is een diep gevoel van schuld, maar nog niet
het bewustzijn van vergeving. De verloren zoon ligt niet in de
armen van zijn vader. Het schuldgevoel, het bewustzijn van
onwaardigheid, is alleen ontwaakt.

De vijand had nog de overhand. Maar Sion breidt - zo
zegt Jeremia nu - haar handen uit. De God Jakobs heeft de
tegenpartijders tegen Jakob verwekt en zo is Jeruzalem
geworden als een vrouw in haar onreinheid.

Maar God wordt gerechtvaardigd, wat betekent, dat er nu
een algehele omkeer gekomen is, en komen zal. Ik ben Zijn
mond weerspannig geweest. Jeruzalem wil het nu wel
uitroepen voor aller oor: Hoort toch allen gij volken en ziet mijn
smart aan. Mijn jonkvrouwen en mijn jongelingen zijn in de
gevangenis gegaan. Mijn liefhebbers hebben mij bedrogen. De
priesters en de oudsten zijn bezweken, toen zij van honger
spijze zochten om in het leven te blijven. Maar niemand gaf hun
die (Lukas 15:16). Het dieptepunt is hier wel bereikt!

2 Hier denkt Jeruzalem niet aan de God van de genade. maar aan Hem. Wie
zij gehoorzaamheid verschuldigd en onderworpen is, aan de Adonai.



26 Gij troost mij

Dan heft Jeremia zijn handen ten hemel. Hij roept de
HERE aan, en zich éénmakend met zijn volk bidt hij: Aanzie,
HERE, want mij is bang; mijn ingewand is beroerd, mijn hart
heeft zich omgekeerd in het binnenste van mij, want “ik ben
zeer weerspannig geweest."

Van binnen was het, alsof de dood alles had doen
verstommen, van buiten waren de kinderen door het zwaard
gedood. "lk heb geen trooster;" al mijn vijanden horen mijn
kwaad en "zijn vrolijk, dat Gij het gedaan hebt.”

0, gij vijanden van de Heer en van Gods volk, ook voor u
breekt eenmaal de dag van de vergelding aan. Als die dag zal
gekomen zijn, die de HERE Zelf voortbrengen zal, dan zult gij
maaien, wat gij gezaaid hebt; dan zult gij zijn, gelijk degenen,
die gij verdrukt hebt. Het is alsof we Paulus horen, als hij zegt:
“daar het rechtvaardig is bij God, aan hen die u verdrukken,
verdrukking te vergelden” (2 Thess. 1:6, 7).

Jeremia vervolgt: "dat al hun boosheid kome voor uw
aangezicht”. De Profeet stelt alles in de hand van de God van
de wraken (Ps. 94:1) die gezegd heeft: "Aan Mij de wraak, Ik
zal vergelden" (Rom. 12:19).

Hij bidt: "Doe aan hen, gelijk Gij aan mij hebt gedaan
vanwege al mijn overtredingen". Alles wordt dus overheerst
door het gevoel van eigen schuld. Het "Ik ben niet meer waard"
heeft de boventoon! Daarom zijn de zuchten menigvuldig en dit
maakt het hart ziek. Deze gedachte staat voorop en beheerst
ook de volgende klaagzangen.



Gij troost mij 27

HOOFDSTUK 2

Lijden en lankmoedigheid

Voor dat we ons gaan bezighouden met het tweede
hoofdstuk van het boek "de Klaagliederen”, zullen we goed
doen te luisteren naar het woord van Jakobus: "Broeders,
neemt als voorbeeld van het lijden en het geduld de profeten,
die in de naam van de Heer gesproken hebben. Zie, wij prijzen
hen gelukkig die volhard hebben".

Jeremia was zo’n een profeet. En als we hem dus tot een
voorbeeld moeten nemen, moeten we ook zijn geschiedenis
kennen. Reeds jong werd hij door de Heer tot profeet geroepen.
Ongeveer een halve eeuw is hij als zodanig werkzaam
geweest, en dat in de meest donkere tijd van Juda. Hij was een
man met een teder gemoed, lichtbewogen, vredelievend; die
zZielsveel hield van zijn volk.

. Welk een zware last was het dan ook voor hem, om zijn
volk het oordeel Gods aan te moeten kondigen; het mee te
moeten doormaken, dat dit voltrokken werd!

Zijn taak werd nog verzwaard door de valse profeten, de
slechte priesters en de goddeloosheid van de koning Jojakim,
onder wiens regering zijn meeste strafredenen zijn gesproken,
en die niet alleen het woord van de Heer verwierp, maar de
geschreven rol in stukken sneed en in het vuur wierp.

Is het wonder, dat de stijl en taal van zijn profetie, met
name die van de Klaagliederen, getuigen van een gemoed, dat
geheel met weemoed en smart was vervuld? Er is wel geen
profeet, die door zijn volk zijn gehele lange leven door zo
mishandeld is geworden.



28 Gij troost mij

Hoeveel smaad en hoon heeft deze profeet Gods moeten
ondervinden, hoeveel haat is zijn deel geweest. Hoeveel
lichamelijk lijden ook: gevangenschap, doodsbedreiging,
geworpen in een kuil!

Nochtans heeft Jeremia de woorden Gods gesproken;
getrouwen onbevreesd zijn boodschap herhaald, het volk
opgeroepen tot berouwen gehoorzaamheid.

Maar dit was hem niet mogelijk zonder zijn toevlucht te
nemen tot de Heer. In het begin roept hij het uit: "Gij, o HERE,
kent mij toch, Gij ziet mij en toetst mijn gezindheid jegens U".
En hij ontvangt dan van God een heerlijk onderwijs. "Als gij met
voetgangers loopt, maken zij u moede", zegt de Heer in
Jeremia 12:5. De profeet moest er aan denken, dat het God
was, die Zijn volk had verlaten en de beminde Zijner ziel in de
handen van de vijanden had gegeven. Hij moest zich niet laten
vermoeien door de opmerkingen en klachten van mensen; hij
moest zich ook geen angst laten aanjagen, maar zich
vastklemmen aan zijn God.

Hoeveel beelden heeft de Heer gebruikt, om Zijn
dienstknecht en door hem Zijn volk de dingen duidelijk voor te
stellen; en te midden van al zijn bittere klachten is Jeremia door
God staande gehouden. En is het niet merkwaardig, dat
dezelfde profeet, die door zijn volk meer dan enig ander profeet
is mishandeld geworden, na zijn dood hoger vereerd werd dan
enig ander profeet, zodat tijdens de omwandeling van de Heer
de naam van Jeremia bovenaan stond op de lijst van de
profeten? De edele, trouwe, geduldige Jeremia heeft ons een
treffend voorbeeld gegeven. Allereerst ons, die door genade
ook dienstknechten Gods mogen zijn. De gedachte, dat een
dienstknecht van de Heer bewaard zou worden voor allerlei
ongemak en tegenspoed, is niet naar de Schrift. Integendeel:
vooral voor hen geldt het woord: In de wereld hebt gij
verdrukking! De dienstknechten van de Heer hebben door veel
lijden te gaan, want zij vooral moeten leren lankmoedig te zijn,
geduldig, volhardend. Jeremia heeft eens het woord des Heren
gesproken tot Baruch, die klaagde over de droefenis, door de



Gij troost mij 29

Heer tot zijn smart toegedaan: "Zoudt gij u grote dingen
zoeken? Zoek ze niet!" De Heer Zelf moest afbreken wat Hij
gebouwd had, uitrukken wat Hij geplant had, Zijn oordeel
zenden. En zou dan Baruch tijden van voorspoed moeten
wensen? Maar één ding zou zijn deel zijn, ook het deel van
Jeremia: hun ziel zou God hun tot een buit geven in alle
plaatsen, waar ze zouden heentrekken (Jer. 45).

De Heer zou hen niet bewaren voor moeilijkheden, maar
wel iil moeilijkheden; ze zouden niet aan de vijanden ten buit
vallen. En hoe dikwijls is dit in de geschiedenis van Jeremia
bewezen! Toen allen werden weggevoerd naar Babel, werd hij
bewaard; een bevel werd gezonden om Jeremia vrij te laten.
Toen hij in de kuil was, ontfermde zich een Moorman over hem.
God gebruikte Nebukadnezar om Zijn dienstknecht te
beschermen. En Jeremia heeft zijn vrijheid gebruikt om God te
dienen te midden van een ellendig overblijfsel. De
dienstknechten van de Heer moeten er niet op uit zijn, uit de
moeilijkheden gered te worden, maar te midden van de
moeilijikheden een zegen te zijn voor anderen.

Maar het is ook zo voor ons allen, die geloven. Lopen we
niet in onze dagen een groot gevaar, met anderen mee te
klagen? Zeker er is veel, dat ons bedroeft en bezwaart; maar is
er niet ook veel goeds, en ondervinden we niet te midden van
tegenspoed de bewarende hand van onze God? Mijn broeders!
zegt Jakobus, neemt tot voorbeeld de profeten! Prijzen we niet
gelukzalig, die volharden? Willen we niet onze harten
versterken, wachtende op de komst van de Heer?

Hoe heeft Jeremia de kracht ontvangen, om verdrukking
te lijden, lankmoedig te zijn, met volharding voort te gaan te
midden van al wat hem overkwam?

Zeker allereerst door zich tot God te wenden in het
gebed. Maar dat toch niet alleen. Het Woord van de Heer was
zijn kracht. Hij zegt eens, als hij God bidt om toch aan hem te
gedenken: "Zo vaak uw woorden gevonden werden, at ik ze op,



30 Gij troost mij

uw woord was mij tot vreugde en blijdschap mijns harten" (Jer.
15:16).

Volgen wij ook hierin het voorbeeld van Jeremia? Is het
Woord zelf de kracht voor ons als dienstknechten? Is het onze
spijs en verkwikking? En als we eens rondgingen in de huizen
van gelovigen en zouden vragen, wat ze wel het heerlijkste
vinden, dat in hun bezit is, zouden ze dan komen met het
Woord Gods? Nee, we moeten niet onverschillig voorbijgaan
aan de dagelijkse dingen. Jeremia heeft alles diep gevoeld;
maar hij was overtuigd, dat de Heer rechtvaardig is en daarom
gaf hij alles aan Hem over. En ook wij weten, dat de Rechter
voor de deur staat en daarom willen wij niet zuchten en klagen,
maar overtuigd van het droeve lot, dat deze wereld wacht, het
Woord prediken en van onze Heer getuigen.

Tenslotte nog dit. Ten tijde van smatrt is er niets kostelijker
dan medelijden en medegevoel. Jeremia heeft niet alleen
gepredikt tegen het verkeerde, maar meegehuild. En vinden we
dit ook niet bij de Heer Jezus? Heeft Hij niet geweend, toen Hij
Jeruzalem zag, dat zich niettegenstaande Zijn zorgende liefde
niet wilde bekeren? Bleef Hij niet weldoen en getuigen te
midden van alle vijandschap en tegenstand? Heeft Hij niet aan
het kruis uitgeroepen: "Vader, vergeef het hun, want zij weten
niet wat zij doen?" Dit is wel het hoogste voorbeeld, dat ons
gegeven is. In tegenstelling met Jeremia riep Hij niet om wraak.
Hij was niet gekomen om te verderven, maar om zalig te
maken. Maar wat het lijden en de lankmoedigheid betreft,
hebben wij toch ook het voorbeeld van de profeten, die hebben
volhard, en die te midden van alles in de naam van de Heer
hebben gesproken.



Gij troost mij 31

HOOFDSTUK 3

Jeruzalem onder Gods toorn

De ellende, waarover Jeremia in het eerste hoofdstuk van
de Klaagliederen spreekt, vindt doorlopend in het tweede
hoofdstuk een levendige beschrijving. De grote, algemene
ramp, die de dochter Sions, Jeruzalem, heeft getroffen, wordt
hier nader geschilderd. Met dit verschil, dat er nu de nadruk op
wordt gelegd, dat niet de vijand dit alles heeft gedaan, niet
Nebukadnezar en zijn Chaldeeuwse legerscharen, maar de
Heer. Nooit was er zo’n jammer geweest. De hand van de Heer
had zich uitgestrekt als een vijand, als een tegenpartijder, en de
eer van het volk was weggenomen. "lkabod!" de eer is weg!
Maar deze gedachte, dat het niet de vijand, maar de Heer was,
die deze toorn over Jeruzalem deed komen, liet toch ook
ruimte, om tot de Heer op te zien en Zijn barmhartigheid in te
roepen.

Hoe ernstig is het toch, als de Heer gedwongen is te
verwerpen, wat Hij eens als Zijn eigendom heeft erkend! Maar
zou het anders kunnen, als men Zijn naam verbindt met de
zonde; als men Zijn getuigenis vervalst en verderft? God is
rechtvaardig, en vangt aan met het oordeel bij Zijn eigen volk.

Het tweede klaaglied van Jeremia begint, net als het
eerste, met een "Ach, hoe!" Dit is de bekende uitdrukking, die
we bij de profeten vinden, wanneer het hart neergebukt gaat
onder verlies of ellende. Jeremia is blijkbaar ooggetuige
geweest van de ellende van Jeruzalem, en hij geeft er nu een
aangrijpende beschrijving van.

Treffend komt dit vooral uit in het eerste vers. Verder
spreekt hij altijd in het verleden: God heeft neergeworpen, heeft



32 Gij troost mij

afgebroken, heeft Zijn gericht gezonden. Maar in het eerste
vers staat in het oorspronkelijke niet: "Hoe heeft de Heer de
dochter Sions in Zijn toorn bewolkt," maar: "Hoe bewolkt de
Heer de dochter Sions in Zijn toorn!" Het is daardoor duidelijk,
dat Jeremia, hier als ooggetuige spreekt en alles voor zich ziet
als één werkzaamheid Gods, waardoor Jeruzalem in zo'n diepe
ellende is gedompeld. Evenals in hoofdstuk 1:6 wordt hier met
de dochter Sions Jeruzalem bedoeld; en vlak daarop, wordt de
stad Gods aangeduid als de heerlijkheid Israéls, het sieraad
van Israél. Jeruzalem was ten hemel toe verhoogd, en werd nu
ter aarde neergeworpen. Met de voetbank Zijner voeten wordt
hier niet bedoeld de aarde, zoals in Jesaja 66:1 en Handelingen
7:49, maar de tempel, de aanspraakplaats (1 Kron. 28:2; Ps.
99:5 en 132:7). Toen dus Jeruzalem onder de toorn kwam, kon
ook de tempel niet worden gespaard.

Ons hoofdstuk zouden we in drie delen kunnen verdelen.
In de eerste tien verzen wordt de toorn van de Heer tegen
Jeruzalem beschreven; in de verzen 11-19 toont de profeet zijn
medelijden en spoort hij Jeruzalem aan, om hulp te zoeken bij
God; en in de verzen 20-22 stijgt een smeekgebed op tot de
Heer, tot Jahweh. Het valt ons dadelijk op, dat in het begin van
dit hoofdstuk niet de naam van de Verbondsgod Jahweh
gebruikt wordt, maar de Godsnaam Adonai. Hetzelfde hebben
we reeds gehad in het 14de en 15de vers van hoofdstuk 1 ° en
vinden we ook nog verder enkele malen in dit hoofdstuk.
Waarschijnlijk wordt hier dus allereerst gedacht aan de rechten,
die de Almachtige had op Zijn volk, zodat Zijn toorn als van de
Almachtige op Jeruzalem nederdaalt. Maar dan wordt telkens
de Eeuwige genoemd, Wiens rechten zijn geschonden, en die

® In sommige vertalingen staat er: de HERE; dit moet zijn: Here; want de
naam Jahweh is steeds in het Oude Testament vertaald door HERE met vier
hoofdletters aangeduid komt in die verzen niet voor. Behalve in deze verzen
en in dé eerste vijf verzen van hoofdstuk 2, vinden we de Godsnaam Here
(Adonai) nog in het begin van vers 7, in vers 18, 19 en aan het slot van vers
20 van hoofdstuk 2.



Gij troost mij 33

daarom in Zijn trouw volk en stad tegenkomt, zoals we lezen:
"Hij heeft afgebroken en niet gespaard!" Achtereenvolgens
wordt in het eerste deel de verwoesting van stad en land
getekend. De woningen zijn verslonden. Zowel het platteland
als de versterkingen zijn aan de verwoesting prijsgegeven. Vier
malen wordt in dit hoofdstuk het woord "verslonden” gebruikt,
(vs. 2, 5, 8 en 16), waarmee dan wel zal zijn aangeduid zowel
het geweldige alsook de snelheid van de catastrofe. De vorsten
zZijn neergestort, ontheiligd of onteerd; de hoorn van Israél, het
beeld van macht, is afgehouwen. Vroeger had God Zijn hand
uitgestrekt tegen de vijanden van Israél, en de aarde had ze
verslonden (Ex. 15:12); en nu heeft God de vijand laten begaan
en is Zelf als een vijand tegen stad en volk opgetreden; nu
heeft Hij Israél verslonden, al haar paleizen verslonden; het
klagen en kermen van de dochter van Juda vermenigvuldigd.
Hij heeft Zijn omheinde hof omwoeld en de voor Hem
afgezonderde plaats vernield; met dit gevolg, dat ook de
eredienst moest ophouden, en dat ook de feesten in
vergetelheid geraakten. Koning en priesters waren verworpen,
het altaar was verstoten. Het woord van de profeten, die het
oordeel hadden aangekondigd, was vervuld. De poorten en
muren van de stad lagen in puin. En de oudsten van de dochter
Sions zaten nu op de aarde en zwegen stil; zij wierpen stof op
hun hoofd en bedreven rouw; ja, zelfs de jonge dochters van
Jeruzalem, anders toch zo geneigd tot feestvreugde, lieten het
hoofd ter aarde hangen.

Dan, in het tweede deel, klaagt de dichter luid zijn smart
uit. Zijn ogen zijn door tranen verteerd; zijn ingewanden, de
zetel van het teerste gevoel, zijn vol onrust; zijn lever, dat is zijn
zZiel, is uitgestort. Tengevolge van al de jammer en zijn hevige
smart daarover, vergaat hij van pijn. "Om de breuk der dochter
mijns volks!" Die breuk veraanschouwelijkt hij dan door op
levendige wijze te schilderen de ellende van de jonge kinderen
in de uitgehongerde stad: zo maar vielen ze neer op de
openbare weg; de moeders konden aan het jammerlijk smeken
van de kleinen om voedsel geen gehoor geven. Wat is de



34 Gij troost mij

oorlog toch verschrikkelijk! We vinden ook hier, hoe God hem
gebruikt als een gericht, omdat men naar Zijn liefdestem niet
heeft willen luisteren. De schuld was hier zo groot, omdat ook
valse profeten waren opgestaan, leugenprofeten. Zij gaven
voor, namens God te spreken, en de gevangenis af te wenden;
maar het was alles ijdelheid. Een grote smaad was over
Jeruzalem gevallen; de vijanden hadden in de handen geklapt,
en hadden leedvermaak, dat de stad van de volmaakte
schoonheid zulk een aanfluiting was geworden. Ze hadden op
die dag gehoopt, en door de ontrouw van het volk hun wens
verkregen. Maar het was niet door hun macht; het was, omdat
God het toeliet. God was Jeruzalem een vijand geworden, en
Hij had de hoorn (de macht) van de tegenpartijen verhoogd!

Is het een wonder, dat dan het hart van de inwoners van
Jeruzalem tot God schreeuwt? Daar was maar één weg voor
hen: tot God terugkeren; tot die God, die de uit- en ingang van
Zijn volk bewaren kan (Ps. 121). We kunnen gerust zeggen, dat
de profeet zelf die behoefte opwekt, om tot God te roepen. Het
is God alleen, die in de nood redding kan geven. En onder bitter
wenen, met belijdenis van schuld, moet dat roepen tot God in
de benauwdheid geschieden. Niet alleen voor zich persoonlijk,
maar ook om het leven en de welstand van de hongerende
kindertjes, die daar liggen op de straten. O, dat jammerlijke
beeld van deze kleinen heeft zich wel diep in de ziel van de
dichter gegrift.

En nu tot wie zal Jeremia zich anders wenden dan tot
Jahweh, tot de Onveranderlijke, tot de eeuwig Dezelfde, tot de
eeuwig Getrouwe? "Zie Heer!" roept hij uit, "aanschouw toch
aan wie Gij alzo gedaan hebt!" Het was toch Zijn volk, Zijn stad;
het waren toch niet de heidenen. Het uitverkoren Israél was Hij
een vijand geworden! Mocht Hij dan toch tot deernis en
ontferming worden bewogen! Moeders hadden hun eigen
kinderen opgegeten, priesters en profeten waren in het
heiligdom omgebracht. Zulke onmenselijke en ontwijdende
dingen hadden plaatsgevonden! Een algemeen bloedbad was
in de stad aangericht; de straten lagen vol doden, zonder



Gij troost mij 35

onderscheid van leeftijd. Rondom waren verschrikkingen; en
het scheen, alsof geen mens aan de toorn over Jeruzalem
ontkomen was; of niet één van Sions kinderen was
overgebleven.

God had het alles gedaan. "Gij hebt alzo gedaan," lezen
we in vers 20; "Gij hebt gedood in de dag Uws toorns; Gij hebt
geslacht en niet verschoond; Gij hebt verschrikkingen rondom
opgeroepen.” Het was de dag van de toorn van Jahweh.
Jeremia heeft eens gesproken: "Want, gaat naar mijn plaats die
in Silo was, waar Ik in het eerst mijn naam deed wonen, en ziet
wat |k daarmede gedaan heb om de boosheid van mijn volk
Israél" (Jer. 7:12).

Wat de Heer gedaan heeft! Dat zou wel het opschrift
kunnen zijn van dit hoofdstuk. "De HERE heeft volvoerd wat Hij
Zich had voorgenomen, Hij heeft in vervulling doen gaan, wat
Hij gesproken heeft, wat Hij sinds de dagen van weleer heeft
bevolen" (vs. 17).

O, dat de mensen in onze dagen zich toch lieten
waarschuwen; dat ze toch geloofden, dat God Zijn oordelen zal
doen komen tengevolge van hun zonden, wanneer ze zich niet
bekeren in de genadetijd!

Dat wij, gelovigen in Christus, oud en jong, er aan
dachten, dat ook onze God een verterend vuur is; dat het
vreselijk is, te vallen in de handen van de levende God; dat het
oordeel begint van het huis Gods! Opdat we vol dankbaarheid
Zijn voor het goede, dat God aan ons deed; opdat we de
genade vasthouden. Want alleen wanneer we met heilige vrees
vervuld zijn voor Hem, die aarde en hemel doet beven, kunnen
we God welbehaaglijk dienen met eerbied en godsvrucht (Hebr.
12:25-29).

God had Zijn volk van ouds lief. Zo aandoenlijk heeft Hij
gezegd: "Och, dat Mijn volk naar Mij gehoord had; dat Israél in
Mijn wegen had gewandeld, Ik zou het gespijsd hebben met het
vette van de tarwe, ja, Ik zou u verzadigd hebben met honing
uit de rotsstenen!" God heeft Zijn volk ook nu lief en zoekt er



36 Gij troost mij

het beste voor. Helaas, nog altijd is het zo bij velen: ze luisteren
niet naar de vriendelijke stem van Hem, die van de hemelen
spreekt. En dan moeten ze door schade en schande
ondervinden, wat een leed ze zichzelf en wat een oneer ze de
Heer en Zijn getuigenis aandoen. Dat men toch tot inkeer kwam
en leerde zeggen: Gij, Gij, Gij hebt het gedaan! Om als verloren
zonen te worden aangenomen. Maar liever: laat ons acht geven
op de waarschuwingen en vermaningen van Hem, die ons
liefheeft, opdat Hij ons het goede niet behoeft te onthouden,
maar ons genade en eer geve!



Gij troost mij 37

HOOFDSTUK 4

Persoonlijk leed

De eerste klacht van Jeremia gold de stad Jeruzalem en
haar inwoners. Wat een ellende was het deel van allen
geworden! Het hele eerste hoofdstuk is er vol van. Zijn tweede
klacht, waaraan het tweede hoofdstuk is gewijd, gold dezelfde
ellende, maar nu gezien van het oogpunt uit, dat de Heer het
alles had gedaan. Niet de vijand, niet de machtige
Nebukadnezar en zijn Chaldeeuwse legerscharen waren de
oorzaak van de grote, algemene ramp, maar het was de hand
van de Heer, die zich over de stad en volk had uitgestrekt:
Jeruzalem lag onder de toorn Gods. Is het wonder, dat de
profeet dit tweede klaaglied begint met een: “Ach, hoe!”?

Voordat nu de profeet zijn vierde klaaglied aanhetft,
waarin hij na een beschrijving van de vroegere heerlijkheid van
Jeruzalem met een nieuw "Ach hoe" klaagt over de geweken
glorie, over het verdonkerde goud, wijdt hij een uitgebreid
klaaglied aan zijn persoonlijk leed. We vinden dit in het derde
hoofdstuk van de Klaagliederen, waar hij blijkbaar driemaal het
Hebreeuwse alfabet nodig heeft, om uiting te geven aan het
lijden en de smart, die zijn deel was in gemeenschap met het
volk.

Dit derde hoofdstuk is bijzonder kostbaar voor de
Bijbellezer. Hoe vaak wordt er bij bijzondere gelegenheden, ook
in vergaderingen en bidstonden, een gedeelte uit voorgelezen.
Hoe vertrouwd zijn wij allen met die woorden: "Het zijn de
gunstbewijzen des HEREN, dat wij niet omgekomen zijn, want
zijn barmhartigheden houden niet op, elke morgen zijn zij
nieuw, groot is uw trouw!" De oorzaak hiervan is wel, dat alles



38 Gij troost mij

wat in dit hoofdstuk wordt gezegd, zo strikt persoonlijk
weergeeft, wat Jeremia heeft ondervonden. Het persoonlijk
leed, dat iemand uitdrijft naar God, waardoor hij de bijzondere
vertroostingen van de Heer smaakt, spreekt het meest tot het
hart van hen, die in soortgelijke omstandigheden zich bevinden.
Meer dan abstracte woorden van bemoediging, hoe goed ook
gemeend. Hart tot hart komt dan nader.

Jeremia noemt zich de man, die ellende gezien heeft door
de roede van de verbolgenheid van de Heer. Hij roept het uit,
dat het goed is voor de man, dat hij het juk in zijn jeugd draagt.
Hij gebruikt nu niet voor stad en volk het beeld van een
weduwe, van een vorstin, van een jonkvrouw, maar spreekt van
de werkelijkheid van het leed voor hem persoonlijk.

Twee dingen trekken daarbij onze volle aandacht. Ten
eerste, dat het lijden, dat over hem komt, niet zijn eigen schuld
is, maar hij zich één maakt met de zonde van het volk,
waarover de toorn van de Heer werd uitgestrekt. Ten tweede,
dat de ellende, de toorn, van Godswege kwam over de zonde;
en dat te midden van dit alles zijn enige hoop was en bleef op
God, die naar zijn vaste overtuiging in de toorn aan ontferming
zou gedenken (Hab. 3:2).

Het is wel zeer treffend, dat de profeet zo indringt in het
bewustzijn van het kwaad, dat het is alsof het kwaad zijn eigen
kwaad is. Hij had ellende gezien door de roede van de
verbolgenheid van de Heer; was geleid en gevoerd in de
duisternis en niet in het licht; bij uitstek had hij ervaren en
ondervonden de gevolgen van de rampspoed en van de
tegenspraak; het was alsof alle mogelijke rampen tegen hem
alleen zich samenpakten; het was alsof God Zich tegen hem
persoonlijk wendde en de ganse dag Zijn hand tegen hem
keerde. Zelfs lichamelijk leed hij, zodat zijn gedaante
veranderde en hij wegteerde van smatrt.

God had hem rondom ingebouwd, als een belegerde
stad; hij zat als in een donkere kerker, met ketenen gebonden,
zo verzekerd, dat er van ontvluchten geen sprake was. En...



Gij troost mij 39

God hoorde niet! Daarom spreekt hij in vers 8 opeens zonder
beeld, en roept het uit: Ook wanneer ik roep en schreeuw, sluit
Hij de oren voor mijn gebed! Om dan weer voort te gaan met in
beelden zijn lijden vanwege het oordeel Gods te beschrijven.
Vroeger zag hij het licht van de Heer op zijn wegen schijnen,
maar nu: God had zijn wegen toegemuurd en zijn paden
verkeerd; gehouwen stenen waren als zware beletselen op zijn
levensweg gelegd: tegenspoeden, die hem het leven moeilijk
maakten; en daar die stenen hem de rechte weg versperden,
werd hij genoodzaakt zich op kronkelende paden te begeven.
Ja, hij zag God Zelf, in al Zijn handelwijzen jegens hem, als een
op prooi loerende beer, als een in schuilhoeken verscholen
leeuw. God legde het dus wel op zijn ondergang toe, zoals
roofdieren dat doen bij het zoeken naar een prooi.

Door al dit leed is de profeet als verbijsterd. Was hij niet
gekozen voor het wit van de pijlen, die de Heer had
gespannen? En hadden ze hem niet diep getroffen in zijn
innerlijk? Het gevolg er van was, dat hij het voorwerp van
bespotting was geworden van zijn volksgenoten: "hun
sharenspel de ganse dag." Hoe bitter was dit alles voor hem!
De beelden, die hij kiest, stellen zo aandoenlijk en juist zijn
bitter leed voor. Waren hem niet stenen voor brood gegeven?
We weten, hoe hardvochtig Jeremia behandeld is geworden; en
dat alles onverdiend. Maar zijn volk had het verdiend. En nu hij
voor God de plaats van dat volk innam, zag en wist hij zichzelf
onder de slaande hand van God. "Gij hebt mijn ziel ver van de
vrede verstoten," roept hij uit; "ik heb het goede vergeten." En
hij is zo overstelpt door het leed, dat hij geen hoop meer heeft;
geen kracht meer om weerstand te bieden; ja, zelfs zijn hoop
op zijn God heeft verloren. Wel noemt hij hier voor het eerst in
deze klaagzang de naam Jahweh, maar alleen om het uit te
spreken, dat hij zijn kracht in en zijn vertrouwen op Hem kwijt
was.

Gelukkig echter is deze sombere toon niet de laatste
klank van zijn lied. Reeds dadelijk wendt hij zich tot God met
het gebed: "Gedenk aan mijn ellende, aan mijn ballingschap,



40 Gij troost mij

aan mijn bitter leed." En dan herwint hij al meer zijn vertrouwen
op zijn God, en komt tot de mooiste geloofsuitingen. Evenals
Asaf komt hij in Gods heiligdom, en met David roept hij uit:
"Barmhartig en genadig is de Heer, lankmoedig en groot van
goedertierenheid. Hij zal niet altoos twisten, noch eeuwiglijk de
toorn behouden.”

Zou God er niet aan gedenken, dat zijn ziel zich zo
neerboog, dat hij alleen maar gedacht aan een omkomen in de
diepte van het lijden?

Vandaar die kreet als van een drenkeling: Gedenk! Maar
vandaar ook dadelijk die omkeer. Als hij gaat inblikken in Gods
ontferming en genade, verdiept hij zich niet langer in zijn
ellende, maar grijpt hij moed door zijn blik omhoog te richten.
"Dit zal ik mij te binnen brengen, daarom zal ik hopen" zegt hij.
En wat hij daarmee bedoelt, volgt in de verzen 22, enz. Het
woordje "dit" ziet namelijk niet terug op het voorafgaande, maar
houdt verband met het volgende. Met het ter harte nemen
bedoelt hij niet iets nieuws, maar iets dat hij uit het oog had
verloren. De genadeblijken van de Heer zijn immers eindeloos;
de genade Gods, de goedheden van de Heer. Zijn
barmhartigheden zijn zo groot, dat men altijd onder alle
omstandigheden hoop mag blijven koesteren. En is diezelfde
God ook niet trouw? David heeft eens gezegd: Uw trouw is tot
de bovenste wolken, d.w.z. hemelhoog. Trouw houdt nauw
verband met waarheid. Het wil dus zeggen: God verandert
nooit. Hij wordt nimmer ontrouw, ook al zijn wij ontrouw. In Zijn
trouw komt Hij ons tegen. Maar ook in Zijn genadebewijzen is
Hij trouw. Hij bewijst maar niet willekeurig genade. De profeet
ziet hier de Heer Zelf. Eerst was zijn hoop van de Heer
vergaan; nu zegt hij: de Heer is mijn deel, en hij verklaart dat
met heel zijn ziel: zoals al Gods volk psalmen zingt in de nacht,
en in de Heer kracht vindt te midden van beproevingen en
kastijdingen. De verwachting van Jeremia is dan ook niet maar
van Hem, maar op Hem. Eerst heeft hij gezegd: Daarom zal ik
hopen. Nu is hij een stap verder gekomen en zegt: Daarom zal
ik op Hem hopen. Hij heeft zijn God weer teruggevonden!



Gij troost mij 41

En als hij ddar gekomen is, kan hij rustig de wegen van
de Heer overdenken; de moeilijke vraagstukken van het
menselijk lijden zien in verband met Gods genade. Gods doen
is steeds gezegend, al schijnt het ons ook hard. Wat ook
overkomt aan hen, die de Heer verwachten, wier ziel Hem
zoekt, de Heer is voor hen goed. Maar dan is het ook nodig, dat
Zij in stilheid voor God verkeren; dat zij rustig vertrouwend
wachten op 's Heren hulp. Het lijden is een juk, zwaar om te
dragen. Maar gelukkig, als de mens dan in zijn jeugdkracht is:
het best bestand en gewapend tegen rampen en
tegenspoeden.

De profeet zegt nu, hoe men het juk moet dragen: stil tot
God, in de overtuiging, dat van Hem het heil is (Ps. 62:2).
Vroeg in het leven moeten we deze les leren; niet afleiding
zoeken voor ons verdriet, maar in stille eenzaamheid dragen
wat God ons heeft opgelegd; overgegeven ons onderwerpen
aan de Verhevene, die in Zijn wijs bestel het lijden over ons
brengt, in de overtuiging, dat er misschien verwachting is. En
zelfs als de mensen ons zouden beledigen, moeten we hun
hardvochtig optreden  verduren en  verdragen in
zachtmoedigheid.

Maar hoe is het mogelijk, zo verdraagzaam en geduldig
en overgegeven te zijn? Vanaf vers 31 wijst de profeet er op,
God brengt wel leed over een mens, maar het duurt niet altijd.
Hij verstoot niet in eeuwigheid. Hij is de wijze Heer, die tenslotte
het heerlijk einde zal doen aanbreken. Zeker, Hij bedroeft,
brengt in kommer, maar daar tegenover staat Zijn ontferming,
staan Zijn goedertierenheden. En deze laatste zijn veel talrijker
dan de bekommeringen, die Hij over ons moet doen komen.
"Naar de grootheid Zijner goedertierenheden," d.w.z.
menigvuldig zijn Zijn genadebewijzen. En laat niemand denken,
dat God "van harte" plaagt en bedroeft. God heeft geen lust in
kwellen, en schept geen welbehagen in het leed, dat ons
overkomt. Veeleer doet het Hem pijn, wanneer Hij moet slaan:
zoals het een vader pijn doet, wanneer hij zijn kinderen moet
kastijden. En daarom zal 't leed ons nooit overkomen, als het



42 Gij troost mij

niet nodig is, maar zal het ook nooit langer duren dan nuttig
VOOr ons is.

De profeet toont nu aan, dat God niet alleen zo doet met
Zijn volk, maar dat het ook een algemene waarheid is voor alle
mensen. "Wie zegt iets, hetwelk geschiedt, zo de Heer het niet
beveelt?" God is de Schepper, de Soevereine; en Zijn raad zal
bestaan. Geen mens kan iets doen tenzij God het toelaat of het
hem van God gegeven zij. Geen leed is er ook onder mensen,
of God ziet en kent het. Uit de mond van de Allerhoogste komt
dus zowel het kwade als het goede voor de mens, omdat de
hand van de Almachtige het hem aldus beschikt. Alles gaat
daarom op Goddelijk bevel. En wat zou een levend mens dan
klagen? Immers zendt God de bezoekingen niet uit lust tot
plagen. Waarom zou men dan treuren over Zijn doen?

Er is maar één reden tot klagen bij de mens. Dat is: hij
mag klagen over zijn zonden. Een ieder persoonlijk. De mens
heeft alleen maar met reden te klagen vanwege zijn zonden.

Maar dan ook moet de mens zich verootmoedigen. Hier
vinden we de werkelijke inkeer beschreven. De profeet, die
aldaar persoonlijk heeft gesproken, gaat nu opeens in zijn
woorden over tot de meervoudsvorm. Hij en zijn volk daarin
hebben ze gemeenschap - moeten komen tot verootmoediging
over hun zonden. Niet alleen verenigt de dichter zich met het
volk in het leed, dat God gezonden heeft, maar hij verenigt zich
hier ook met het volk in het neerbuigen in boetvaardigheid voor
Gods aangezicht. Een mens moet zichzelf onderzoeken, zijn
zonden leren zien en zich verootmoedigen. Maar dat is nog niet
genoeg. Zijn smart over de zonden moet hem leiden tot breken
met de zonden. Harten en handen moeten worden opgeheven
tot God in de hemel.

En wat er dan beleden moet worden, volgt in vers 42,
enz.: overtreding, weerspannigheid en zo veel meer, als gevolg
waarvan God Zijn volk niet had gespaard, niet had vergeven,
niet had gehoord naar hun gebed. Jesaja heeft eens gezegd:
"De hand des Heren is wel niet verkort, en Zijn oor is niet zwaar



Gij troost mij 43

geworden; maar uw ongerechtigheden hebben scheiding
gemaakt tussen u en God." Hetzelfde zegt hier Jeremia. God
had het volk vervolgd: als een wreker was Hij achter hen
aangekomen. En door het strafgericht Gods was het volk nu tot
een voorwerp van verachting geworden te midden van de
volkeren. De vijanden sperden hun mond tegen hen open: een
uiting van leedvermaak. Verderf en verbreking was hun deel
geworden.

Dan echter keert de profeet weer terug tot de persoonlijke
vorm. Het gemeenschappelijk leed had hem getroffen als zijn
eigen leed. Zijn ogen schreide hij als het ware uit. Rusteloos
ging alles maar door; er kwam geen ogenblik van verademing.
Hij zag de vijanden van lIsraél als zijn vijanden, maar dan
"zonder oorzaak." Als een vogel werd hij nagejaagd. Ze hadden
hem in een kuil geworpen; met stenen overdekt. Maar te
midden van alles zegt hij toch: totdat! Er zou een tijd komen,
dat het blijken zou, hoe God van de hemel alles aanschouwt en
ziet. Daarom roept hij van de bodem van de put, waarin de
vijanden hem zochten teniet te doen, dus uit de diepte van zijn
lijden en smart, het aangezicht van de Heer aan. Hij riep de
naam van de Heer aan. Hij wist, dat God zijn stem hoorde en
Zijn oor niet sloot voor zijn zuchten en roepen. Hij was
overtuigd, dat God altijd gereed is om te helpen, wanneer er
een beroep wordt gedaan op Zijn hulp. Had hij hiervoor geen
zekerheid door het woord van de Heer? Immers Hij had Zelf
gezegd: "Vrees niet!"

Nu is de profeet aan het slot van zijn lied gekomen. Neen,
het was maar niet alleen de smaad en het onrecht, die hem
waren overkomen, omdat hij tot het volk Israél behoorde en een
profeet van de Heer was; hij had ook persoonlijk in
levensgevaar verkeerd. Men had allerlei wraakplannen jegens
hem gekoesterd, om hem het leven te benemen. Gedeeltelijk
was er uitvoering aan gegeven. Maar God had zijn leven
verlost. Hij had de boze gedachten van de vijanden verijdeld.
En toch: telkens weer vielen ze op hem aan! Daarom eindigt hij
met een gebed, waarin hij wijst op hun zitten en opstaan; op het



44 Gij troost mij

hele doen van de vijanden; op hun spotlied ook. En hij roept
dan de vergelding van de Heer in over zijn vijanden, die ook de
vijanden van God waren. Hij was ten volle overtuigd, dat de
Heer op het hoofd van zijn vijanden zou doen terugkomen al
wat ze hem hadden aangedaan. Verblinding zou hun deel zijn,
zodat ze hun verderf tegemoet snelden; "Gods vloek zou over
hen komen; Gods toorn, zodat ze van onder de hemel zouden
worden weggedaan.

Wat een aangrijpend mooi klaaglied is deze derde klacht
van de grote profeet! (Klaagl. 3). Net als Ezra, Nehemia en
Daniél roept Jeremia het uit: Ik, ik heb gezondigd. Als het gaat
om verootmoediging moeten wij ons één maken met de zonde,
met het kwaad van het geheel. Wie buigt zich in onze tijd voor
God neer met belijdenis van de schuld van de Gemeente? Wie
verootmoedigt zich met smart over de toestand onzer
Vergaderingen en al onze verdeeldheden? Waarom ervaren wij
in het algemeen zo weinig gebedsverhoringen? Er s
gemeenschappelijk kwaad, dat gemeenschappelijk, 00k
persoonlijk, beleden en weggedaan moet worden. We moeten
onze wegen onderzoeken en doorzoeken en weerkeren tot de
Heer.

Men spreekt telkens over het gewenste van opwekkingen,
maar hoe velen van ons hangen aan geld en goed, geven de
eerste plaats aan eigen belangen en aan die van de hunnen.
Eerst als die wegen worden veroordeeld, kan het gebed om
een opwekking worden verhoord. "Keert weder tot Mij," zegt de
Heer, "en Ik zal tot u weerkeren; en dan zult ge wederom zien
het onderscheid tussen de rechtvaardige en de goddeloze;
tussen die, die God dient en die Hem niet dient" (Mal. 3:7 en
18). Paulus zegt, dat de mannen in alle plaatsen heilige handen
moeten opheffen zonder toorn en twisting (1 Tim. 2:8). En hijj
merkt op, dat het einddoel van het gebed is: liefde uit een rein
hart en uit een goed geweten en uit een ongeveinsd geloof.

God spaart niemand; ook Zijn eigen volk niet. In
hoofdstuk 1:18 had Jeremia gezegd: "De Heer is rechtvaardig.”
Hij is dit ook jegens Zijn dienstknechten. Nehemia heeft het in



Gij troost mij 45

zijn gebed uitgesproken, nadat hij het heeft gehad over al de
moeiten, die de vorsten, priesters en profeten hadden getroffen:
"Doch Gij zijt rechtvaardig in alles wat ons overkomen is; want
Gij hebt trouwelijk gehandeld, maar wij hebben goddelooslijk
gehandeld." Ook Daniél erkent dit in zijn gebed.

Als we de profeet Jeremia horen spreken, krijgen we ook
sterk de indruk, dat hij in zijn lijdensweg om van de zonden wil
een voorbeeld is van onze Heer Jezus Christus, en van het
getrouwe overblijfsel van Israél, dat evenals Jeremia zijn schuld
aan God belijdt. "Hoe lang nog?" roept hij daarbij uit. "Wanneer
zal onze God ons wreken van onze vijanden?" De Psalmen zijn
vol van dergelijke gebeden, die profetisch spreken over de tijd
van de grote verdrukking voor de Joden.

Het is de Geest van Christus, die door al de profeten
sprak, die we ook in deze klaagliederen telkens horen. De
Messias maakt Zich één met de zonden van Zijn volk, buigt
Zich er onder neer en treedt er mee voor God. Als Hij
Jeruzalem nadert, weent Hij. Zijn tranen waren Hem tot spijs
dag en nacht (Ps. 42:4). In Klaagliederen 1:12 lezen wij
woorden, die aan de Man van Smarten herinneren (Jes. 53). In
hoofdstuk 2:15 en 16 staat iets geschreven over het schudden
van de hoofden, over het tandenknarsen van de vijanden, dat
ook Christus deel was volgens Matth. 27:30 en Ps. 22:14. In
hoofdstuk 3:8 wordt gesproken over het sluiten van Gods oren
voor Jeremia's gebed, zoals in Ps. 22:3 gezegd wordt van
Christus: "Ik roep des daags, maar Gij antwoordt niet, en des
nachts, en Ik heb geen stilte." Wij horen in Psalm 69 de
Messias zeggen: "Ik ben gezonken in grondeloze modder, waar
men niet kan staan. . . . Om Uwentwil draag ik versmaadheid,
en schande heeft Mijn aangezicht bedekt. Ik ben Mijn
broederen vreemd geworden...Ik heb geweend in het vasten
Mijner ziel... Zonder oorzaak word Ik gehaat... Ik ben een
sharenspel dergenen, die sterke drank drinken... Gal hebben zij
Mij tot Mijn spijs gegeven." En in diezelfde Psalm lezen wij ook
van het vertrouwen, dat de Messias op Zijn God stelt. God wist,
dat Hij Zelf zonder schuld was, maar de schulden van het volk



46 Gij troost mij

op Zich nam. Daarom werpt Hij Zich op Zijn God en zegt:
"Verhoor Mij, O Heer!" Maar daarom ook roept Hij de vergelding
van de Heer in over Zijn vijanden, die de vijanden Gods waren.

Jeremia is een beeld van Hem, van Wie gezegd wordt: "In
al hun benauwdheid was Hij benauwd en de engel Zijns
aangezichts heeft ze behouden; door Zijn liefde en Zijn genade
heeft Hij ze verlost en Hij nam ze op en Hij droeg ze al de
dagen van ouds" (Jes. 63:9). En hoe weerspannig Israél ook
geweest is, nochtans had de Heer Zijn volk lief.

Zo willen we dan ondanks alles de goedertierenheden
van de Heer vermelden, de veelvoudige lof van de Heer, en
instemmen met het woord van Jesaja: "Naar alles, dat de Heer
ons heeft bewezen, en de grote goedheid aan het huis Israéls,
die Hij hun bewezen heeft naar Zijn barmhartigheden en naar
de veelheid Zijner goedertierenheden!”



Gij troost mij 47

HOOFDSTUK 5

Het goud verdonkerd

“Hoe is het goud verdonkerd, ontluisterd het goede, fijne
goud! De heilige stenen zijn weggeworpen op de hoek van elke
straat. De kinderen van Sion, zo kostbaar, eens opwegend
tegen gelouterd goud, hoe zijn zij geacht als aarden kruiken,
het werk van pottenbakkershanden!” Dit is het treffend begin
van het vierde hoofdstuk van de Klaagliederen.

De vroegere heerlijkheid van het volk Gods was
verdwenen; alles was donker. Geen kring bleef gespaard:
priesters, vorsten, de gewone man uit het volk, allen leden
onder de gevolgen van zonde en afwijking. Zegt niet de
Spreukendichter: "Wie God verlaat, heeft smart op smart te
vrezen!" En als we God verlaten, doen we niet alleen onszelf
leed, maar ook anderen. We oefenen invloed uit, als we iets
goeds verrichten, maar niet minder, als we kwaad doen.
Daarom is het gaan van eigen wegen zo schadelijk.

In Psalm 30:11 lezen we: “Mijn rouwklacht hebt Gij
veranderd in een reidans, mijn rouwkleed hebt Gij losgemaakt,
met vreugde mij omgord”. Hier is het andersom. Vandaar de
klacht: “Hoe is het goud verdonkerd”! Deze verandering ligt niet
aan God, maar aan de mens. Israél had zulke grote en heerlijke
zegeningen. Denken we maar aan de tijd van David en Salomo.
En nu - God was verlaten! Vandaar smart op smart. Vandaar
klaaglied op klaaglied. Tenslotte zien we dit geopenbaard op
Golgotha. De mens had een paradijs ontvangen, en daar stierf
de zondeloze Zoon des mensen aan het vlioekhout; daar moest
Hij de beker ledigen, gevuld met de toorn Gods over de zonde.



48 Gij troost mij

Maar laten we nu ons hoofdstuk overzien. Jeruzalem, het
voorwerp van Gods liefde, was verwoest; was geoordeeld
wegens haar zonde. De profeet had alles mee doorgemaakt.
Zijn hart was diep bedroefd geworden. Het leed had hij gevoeld
als zijn persoonlijk leed, en hij had uitgeroepen: “Ach dat mijn
hoofd water ware, en mijn oog een bron van tranen, dat ik dag
en nacht kon bewenen de verslagenen van de dochter mijns
volks” (Jer. 9:1).

Wat zou de profeet nu doen? In Zijn bittere klacht zich
afwenden van zijn God? Nee, hij wist het: God slaat niet om te
bedroeven; dat zou niet in overeenstemming zijn met Zijn
natuur, die liefde is; Hij slaat om te helen. Daaraan klampt hij
zich vast. “Het zijn de gunstbewijzen des HEREN, dat wij niet
omgekomen zijn, want zijn barmhartigheden houden niet op,
elke morgen zijn zij nieuw, groot is uw trouw!” (3:22, 23). In ons
hoofdstuk gaat het echter niet over de tijdelijke ellende van het
volk van Juda en Jeruzalem, maar om hun droeve staat, als
van God afgeweken, als niet langer een getuigenis voor Hem
op aarde. Daarom is het leed, in deze vierde klaagzang
uitgedrukt, van een diep-geestelijke betekenis.

Hoe stonden heden en verleden met elkaar in schril
contrast! Wat een genade was in de vervlogen tijden jegens het
volk Gods geopenbaard en erdoor tot uitdrukking gekomen. En
nu, helaas, tot welk een val waren zij gekomen!

Sinds Eva haar hand uitstrekte om het door God
verbodene te nemen, wordt elke bedeling gekenmerkt door de
gevallen staat van de mens. “Maar de mens met al zijn praal
houdt geen stand; hij is gelijk aan de beesten, die vergaan” (Ps.
49:13). Van Adam tot Noach, van Noach tot Abraham, van
Abraham tot Christus - overal en steeds dezelfde verkeerde
openbaring en een toenemende boze uiting van het
ongeneeslijk hart van de mens. Het einde is, dat men zich
vergrijpt aan de Levensvorst!

De profeet begint dit hoofdstuk, evenals het eerste en het
tweede, met het kenmerkend klaagwoord: "Ach hoe!" En dan



Gij troost mij 49

beklaagt hij allereerst het droeve lot van de kinderen van Sion,
de bewoners van Jeruzalem. Hij begint met hun het vroegere
voor ogen te stellen: het was alles goud, het waren kostbare
stenen. Het gebruik van goud en fijn goud en stenen is hier
namelijk als beeldspraak bedoeld. Het gaat dus niet om het
goud van de tempel, of de bouwstenen er van; het gaat om de
kinderen van Sion, door Zacharia met de naam "kroonstenen,"
edelstenen, genoemd.

Wat is er nu met deze "kostelijke" kinderen gebeurd?
Helaas, het goud is verdonkerd, heeft zijn glans verloren; de
edelgesteenten zijn als waardeloze voorwerpen op de hoeken
van de straten neergeworpen, zoals men aarden
pottenbakkerswerk wegwerpt.

De toestand van stad en volk was zo ontzettend, dat de
moeders hun moederlijk gevoel tegenover hun kinderen hadden
verloren. Vraatzuchtige dieren - voor zeekalveren moet hier
gelezen worden jakhalzen - zogen nog hun welpen, maar de
moeders in Juda onthielden het voedsel haar kinderen. De
moeders waren als de struisvogels in de woestijn, wreed en
zonder mededogen. Bekend is, dat de struis behalve de eieren,
die zij in het nest legt, er ook op haar tochten om voedsel te
zoeken verscheidene buiten legt, waarom zij zich hoegenaamd
niet bekommert, en dat zij, als zij bemerkt, dat het nest tijdens
haar afwezigheid is aangeroerd, het geheel in de steek laat.
Ook laat zij haar jongen zelf voedsel zoeken, en ze is ze daarbij
in het geheel niet behulpzaam. Tot deze zorgeloosheid en
hardheid waren de moeders van Juda vervallen. De kinderen
schreeuwden om brood, maar er was niemand, die hun te eten
gaf. De tong van het zoogkind kleefde van dorst aan zijn
gehemelte.

Hoe droevig is het, wanneer in de Gemeente van God de
lammeren vergeten worden; in de gemeenten van God moeten
de jonggeborenen worden verzorgd en gevoed met het voor
hen nodige voedsel. Helaas, het is dikwijls zo anders! De
jonggeborenen worden dan vergeten, en het getuigenis lijdt er
schade door!



50 Gij troost mij

Maar waarom waren die moeders eigenlijk zo harteloos,
Z0 zorgeloos? Het was vanwege de algemene toestand in stad
en land. Er heerste in het belegerde Jeruzalem hongersnood.
Die eertijds lekkernijen aten, bezweken nu van honger op de
straten. Die tevoren op karmozijnen kussens gedragen werden,
kropen nu naar een mesthoop, om er nog iets eetbaars te
vinden. Het kwam zelfs voor, blijkens vers 10, dat vrouwen hun
eigen kinderen hadden gekookt en opgegeten (zie ook
hoofdstuk 2:20). Herinnert ons dit niet aan de dagen van Joram,
toen de koning, wandelend op de muur van de stad, door een
vrouw werd aangesproken, die tot hem zei: “Deze vrouw heeft
tot mij gezegd: geef uw zoon, dat wij hem vandaag eten; dan
zullen wij mijn zoon morgen eten. Wij hebben dus mijn zoon
gekookt en hem opgegeten. Maar toen ik de volgende dag tot
haar zeide: Geef nu uw zoon, dat wij hem eten, had zij haar
zoon verborgen. Zodra nu de koning de woorden van de vrouw
hoorde, scheurde hij zijn klederen”. Is het wonder? En hier was
het geen uitzondering als bij Joram, maar de vervulling van
Jeremia's profetie van jaren tevoren: “Ik zal deze stad maken
tot een voorwerp van ontzetting en tot een aanfluiting; ieder die
erlangs gaat, zal zich ontzetten en fluiten om al haar slagen.
Ook zal Ik hen het vlees van hun zonen en hun dochters doen
eten, zij zullen elkanders viees eten in de benardheid en
benauwdheid, waarmede hen hun vijanden en wie hen naar het
leven staan, benauwen zullen” (Jer. 19:9).

Het is merkwaardig, dat deze vrouwen barmhartig worden
genoemd. De bedoeling zal wel zijn als tegenstelling.
Teerhartige vrouwen, met moederlijk gevoel, vervielen tot zulke
vreseliike daden. Hoe ontzettend moet toch wel de
hongersnood in Jeruzalem zijn geweest!

Nu wijst de profeet op de oorzaak van het donker worden
van het goud. De zonde van Jeruzalem was groter dan die van
Sodom, en Jeruzalem kende Gods wil, maar het deed er niet
naar. Zou God dan, die Sodom in een ogenblik omkeerde,
zonder dat mensenhanden er iets aan deden, Jeruzalem
sparen? Het ging nu wel langzamer: niet opeens kwam de straf,



Gij troost mij 51

maar geleidelijk; door gebrek, wegkwijning en hongersnood.
Maar dit was vreselijker dan een plotseling verderf. Wat droevig
lot van de eens zo heerlijke stad! Maar het was verdiend; want
de verantwoordelijkheid was groter en de overtreding zwaarder
dan van Sodom. Hoe falen zij, die het meeste zegen
ontvangen, dikwijls het meest! En als het hoogste door het
verderf wordt aangetast, hoe groot is dan het verderf! De Heer
Jezus heeft tot Israél gezegd: “Want als in Sodom de krachten
waren gebeurd die in u zijn gebeurd, het zou tot op heden zijn
gebleven. Ik zeg u evenwel, dat het voor het land van Sodom
draaglijker zal zijn in de dag van het oordeel dan voor u”. Hoe
ernstig spreekt dit alles tot de Christenheid! Hoe is ook hier het
goud verdonkerd door eigen schuld en ongerechtigheid, en hoe
vreselijk zal het oordeel zijn! (2 Thess. 2:12 en 13; Openb.
3:16).

Nadat nu de profeet over de ongerechtigheid en zonde
van Jeruzalem zo ernstig heeft gesproken, schildert hij nog
afzonderlijk de toestand van de aanzienlijken, die door hun
hoge plaats een afzonderlijke kring vormden. Wat zagen zij er
vroeger welgedaan uit; met wangen van melk en bloed! Maar
nu - hun uitzicht was donkerder dan het zwart. Zij zagen er zo
vervallen uit, dat men ze niet herkende op de straten: ze waren
vel over been! En die van hen in de strijd de dood vonden,
waren nog gelukkiger dan zij, die aan de honger waren
prijsgegeven. Door het zwaard werden ze in een ogenblik
doorboord; maar het zwaard van de honger was veel scherper;
langzaamaan kwijnde men weg onder grote smarten.

Eigenlijk staat er in vers 7 in plaats van edelstenen
"Nazireeérs". We weten uit Numeri 6, wat een Nazireeér was;
een afgezonderde. Welnu, dit woord wordt hier gebruikt om er
aan te herinneren, dat het hele volk een voor God afgezonderd
volk was, zoals alle Christenen afgezonderd zijn van de wereld,
om niet meer aan de wereld gelijkvormig te zijn. Helaas, hoe
groot was het verval onder de Joden! De aanzienlijken waren
eens reiner dan sneeuw; maar nu - zegt de profeet - is hun



52 Gij troost mij

gedaante verduisterd van zwartheid. Hoe vaak komt onder het
volk van God zulk een achteruitgang, zulk een diep verval voor!

Het was alles een gevolg van de toorn van de Heer. De
volle ontlading was over Juda gekomen. Een vuur was
aangestoken, dat Sions fundamenten had verteerd. Het was
niet om te geloven, noch door koningen noch door onderdanen,
dat de tegenpartijder en vijand van Gods volk tot die poorten
van Jeruzalem zou ingaan! Immers, hadden niet vroeger de
heidenen, de volken, van de macht van Jahweh gehoord? En
had het niet op hen de indruk gemaakt, alsof Jeruzalem
onaantastbaar was? Echter, het ongelooflijke was gebeurd!

En wel kwam het van God, maar het was vanwege de
zonden van de profeten en de misdaden van de priesters. Ze
waren bondgenoten in het kwaad geweest; ze hadden het
bloed van rechtvaardigen vergoten. Spanden de profeten en
priesters op een keer niet samen tegen Jeremia? (Jer. 26). Was
er maar één man geweest, die recht deed, en die de waarheid
zocht in Jeruzalem, God zou hem genadig zijn geweest, - had
Jeremia gezegd (Jer. 5:1). Maar het schijnt, dat al de
rechtvaardigen door de profeten en priesters waren verjaagd.
Zij dwaalden rond op de straten, met bloed bevlekt, zodat men
hun kleren niet kon aanraken. In de brief aan de Hebreeén
wordt gezegd van de geloofsgetuigen, die wreed werden
vervolgd: “En anderen ondergingen de beproeving van
bespottingen en geselingen; ja zelfs van boeien en
gevangenschap. Zij werden gestenigd, in stukken gezaagd,
verzocht, met het zwaard vermoord, zij liepen rond in
schapevachten, in geitevellen, leden gebrek, werden verdrukt,
mishandeld - de wereld was hen niet waard - zij dwaalden rond
in woestijnen, bergen, spelonken en de holen van de aarde”
(Hebr. 11:36-38). De rechtvaardigen werden als melaatsen
geschuwd: "Wijkt, wijkt!" zo riep men tot hen. En ze zijn
weggevlucht, weggezworven; men duldde ze niet in de heilige
stad. Maar ook de heidenen (volken) wilden zulke vromen niet
in hun midden hebben. Hoe trad hier voor hen het woord van



Gij troost mij 53

Mozes in vervulling, dat ze nergens rust zouden vinden, en dat
de Heer ze een bevend hart zou geven! (Deut. 28:65).

Het zestiende vers staat niet in verband met hetgeen
voorafgaat. De profeet keert terug naar hetgeen hij in vers 11
heeft gezegd. Het aangezicht van de Heer had Juda verstrooid;
Hij zag het volk niet meer aan. Dat bleek wel duidelijk, omdat
de vijanden het aangezicht van de priesters niet hadden
geéerd, en de ouden geen genade bewezen. Was er maar hulp
van anderen gekomen! Maar alle beloften waren ijdel gebleken.
Farao's leger, dat ter hulp was uitgetrokken, was weergekeerd:;
de koning van Egypte had de gezette tijd laten voorbijgaan.
(Jer. 37:5-7; 46:17). Tot het laatst toe hadden Zedekia en zijn
ministers op de hulp van Farao gerekend. Maar wie op Egypte
rekende, rekende op een riet, dat de hand doorboort (Jes. 36:6;
Ezech. 29:6 en 7). Nee, niemand kon ontsnappen aan het
spiedend oog van de Babyloniers; de gangen werden
nagegaan, zodat men zich op straat niet durfde vertonen; de
vervolgers waren sneller dan de arenden des hemels; ze
achterjaagden ze op de bergen, en in de vlakten legden ze
lagen. De koning, hier genoemd de "adem onzer neuzen," de
gezalfde des Heren, die trachtte te ontvluchten, werd in een val
gelokt. Edom had zich verblijd over de ellende van Juda, maar
eens zou Edom zelf de beker van het oordeel hebben te
drinken!

Dit vierde klaaglied, zo in-droevig, omdat Juda en
Jeruzalem hadden moeten drinken uit de beker van de wijn van
Gods grimmigheid, eindigt met een troostwoord! “Uw
ongerechtigheid, o dochter van Sion, heeft een einde”.

Nee, van Edom kon dit niet worden gezegd. Als de
rechtvaardige nauwelijks behouden wordt, waar zal dan de
goddeloze en zondaar verschijnen? Edom zou worden bezocht,
en de zonden van Edom worden ontdekt (Jer. 49:20).

Nu triomfeerden de vijanden, maar de rollen zouden
worden omgekeerd ! Voor de dochter Sions was er hoop: zij



54 Gij troost mij

zou haar kinderen terugzien en de ballingschap zou voor hen
wijken!

Is het niet altijid het doen van de Heer, om, na de
handhaving van het recht, weer genadig te zijn? Het einde van
de Heer toont ons, dat de Heer zeer barmhartig is en een
Ontfermer!



Gij troost mij 55

HOOFDSTUK 6

Gemeenschappelijk leed

Het gehele vijfde hoofdstuk van de Klaagliederen heeft de
vorm van een gebed.

Het onderscheidt zich van de eerste vier hoofdstukken
hierin, dat het er niet in gaat over de ondergang van Jeruzalem,
zoals in het eerste, tweede en vierde hoofdstuk, en ook niet om
persoonlijk leed, zoals dit zo treffend uitkomt in het derde. In dit
vijfde hoofdstuk wordt God gemeenschappelijk aangeroepen.
Het is niet de profeet, die alléén bidt, maar hij maakt zich één
met allen, die het van God verwachten. En nu is het
merkwaardig, te zien, waarmee de harten van allen zich
bezighouden.

Eigenlijk zouden we aan het slot van dit boekje een
klaaglied verwachten in de zin van een dodenzang. Maar het
tegendeel is het geval. Hoewel de harten vol droefheid zijn, is
er toch hoop. Het woord van David staat voor de aandacht:
“Barmhartig en genadig is de HERE, lankmoedig en rijk aan
goedertierenheid; niet altoos blijft Hij twisten, niet eeuwig zal Hij
toornen”. Rabbi Akiba heeft eens gezegd: "Verblijdt u; Hij, die
de bedreigingen volvoert, vervult de beloften." Eerst wordt in
het gebed Jahweh aangesproken, opdat Hij zou gedenken alles
wat over Zijn volk gekomen was (vs. 1). Dan wordt een
uitvoerige beschrijving gegeven van het verschrikkelijk,
gemeenschappelijk lijden (vs. 2-18). En tenslotte wordt
vertrouwend gebeden om ontferming en uitredding (vs. 19-22).



56 Gij troost mij

Niettegenstaande alle ellende, over Juda gekomen, en
trots het feit, dat de toorn des Heren zich uitstortte over
Jeruzalem, is bij de wenende profeet en zijn mede-bedroefden
het geloof in Jahweh gebleven. Wat er ook was gebeurt, hoe
gesmaad en vernederd het volk ook was, de Verbondsgod was
Dezelfde gebleven. Hij was niet veranderd. Hij zou en kon Zijn
volk niet vergeten.

Vandaar het woord: "Gedenk", dat we zo dikwijls in de
Schrift vinden en waarmede dit hoofdstuk aanvangt. Het
spreekt van vertrouwen en verwachting. "Gedenk aan mijn
ellende en ballingschap,” had de profeet vroeger uitgeroepen.
(3:19). Maar nu bidt hij, zich één makend met het volk, dat met
hem zich verootmoedigt: “Gedenk, HERE, wat ons is
overkomen; zie toch; aanschouw onze smaad”. Nu horen we
een gezamenlijk klagen over de droeve toestand; waarin het
erfdeel van de Heer zich bevond, en een gezamenlijk pleiten op
de genade des Heren. Had God niet gesproken: “Want Ik zal
niet altoos twisten noch voor eeuwig toornig zijn"? (Jes. 57:16).
Had Jeremia niet zelf tot het zondige Israél gezegd: “Keer
weder, Afkerigheid, Israél, luidt het woord des HEREN, Ik zal u
niet donker aanzien, want Ik ben genadig, luidt het woord des
HEREN, Ik zal niet altoos blijven toornen” (Jer. 3:12).

De schildering van het leed geldt in de eerste plaats voor
het land Kanaén. “Ons erfdeel is vervallen aan vreemden, onze
huizen aan vreemdelingen. Wezen zijn wij geworden,
vaderloos, onze moeders werden als weduwen”. Het land Juda
was in het bezit van vreemden gevallen; uit de eigen woningen
was men verdreven, en vreemdelingen huisden er in. Er was
een geslacht opgevoed, dat de vaderzorg moest missen. Hoe
vele mannen waren gesneuveld, of als ballingen weggevoerd!
Daarom staat er niet van de moeders; ze zijn weduwen, maar
ze zijn als weduwen. Van velen wist men niet, of hun mannen
misschien nog terug zouden keren. Maar onbeschermd waren
de moeders achtergebleven.

De inwoners van Juda waren voorts beroofd van de
noodzakelijkste dingen. De eenvoudigste levensbehoeften



Gij troost mij 57

moesten ze voor goed geld kopen: drinkwater, dat ze vroeger
z0 maar voor het halen hadden uit bakken en bronnen;
brandhout, dat ze vroeger van eigen grond om niet hadden. En
dat niet alleen: ze werden achtervolgd en rusteloos verdrukt.
“Wij worden op de nek gezeten door onze vervolgers, wij
zwoegen, maar rust gunt men ons niet”. Al zouden we hier bij
degenen, die in het land gebleven waren, niet mogen denken
aan rechtstreekse vervolgingen, die toen plaats vonden, zo
moet er toch gedacht worden aan allerlei kwellingen en
plagerijen, die het deel waren van de achtergeblevenen. Men
matte ze af. Men maakte ze het leven moeilijk. Men dwong ze
tot zware, rusteloze arbeid.

En wat was nu het gevolg? Ze hadden Egypte de hand
gereikt én Assyrié om met brood verzadigd te worden! Naar alle
kanten hadden zij zich gewend om hulp en uitkomst.

Maar was het onverdiend wat hun overkwam? Waren zij
onschuldige slachtoffers van hun vaders, die gezondigd hadden
en wier ongerechtigheden zij droegen? Nee. Wel wijzen ze op
de zonden van hun vaders, die niet meer waren. Maar meer om
aan te tonen het feit, dat het geslacht van thans leed onder de
zonde van de vaders. Maar blijkens vers zestien erkennen zij
zelf schuldig te zijn: “wee ons, dat wij gezondigd hebben!

Knechten, ambtenaren van de Chaldeeén, heersten over
hen. Harder dan hun vorsten onderdrukten zij de Joden. En wie
kon hen uit hun geweld rukken? De kleinere despoten zijn erger
dan de grote! Vanwege het wanbeheer van deze mensen
hadden de Bedoeienen - het zwaard van de woestijn - vrij spel.
Met gevaar van hun leven moesten de overgeblevenen de
oogst binnenhalen, althans de weinigen onder hen, die nog een
stukje grond bezaten.

Het gevolg van deze droeve omstandigheden was:
vreselijke hongersnood. Het tiende vers luidt: “Onze huid gloeit
als een oven door de brand van de honger”. Men zou zeggen:
dit alles moet toch invioed hebben uitgeoefend ten goede op
aller zedelijk leven. Maar het omgekeerde was het geval. Tijden



58 Gij troost mij

van duisternis en lijden voeren veelal tot brooddronkenheid,
vermaakzucht en toegeven aan wellust! De overheersers
gebruikten dit om toe te geven aan allerlei uitspattingen. De
vrouwen en meisjes waren in Jeruzalem niet meer veilig; We
lezen, dat de vrouwen in Sion werden verkracht, en de jonge
dochters in de steden van Juda.

De overheersers hadden in geen enkel opzicht
medelijden; zij handelden als echte dwingelanden. Mannen van
aanzien, die overgebleven waren, behandelden ze als
misdadigers en hingen ze op. Voor de oudsten, in Israél nog in
ere, hadden ze geen eerbied. De jongelingen deden ze
slavenwerk verrichten, en knapen, die nog niet beschikten over
volle mannenkracht, werden geprest tot zulk een zware dienst,
dat zij onder de last van het hout struikelden en vielen. Was het
wonder, dat alle vreugde verstomde? De ouden dachten er niet
over, om met blijdschap in de poort recht te spreken. De jeugd
liet geen snarenspel horen. Allen hadden een treurig hart. En
de blijde koren waren veranderd in zangen van rouw.

Waatr is de vroegere glorie gebleven? De kroon is van het
hoofd gevallen. Het hart is zonder moed, is ziek. De ogen
hebben zich met tranen gevuld. O, die verlatenheid van de berg
Sion! Er was geen plaats meer van godsverering. Waar vroeger
de stammen met blijdschap opgingen, om de naam van de
Heer te danken (Ps. 122:4), liepen nu de vossen. Het woord
van Micha werd vervuld: “Daarom zal om uwentwil Sion als een
akker worden omgeploegd, en Jeruzalem zal worden tot
steenhopen, ja de tempelberg tot woudhoogten” (Micha 3:12).
Om uwentwill Ja, dat wordt in dit verootmoedigingsgebed
rondweg erkend. Het was om hun zonden, dat al deze ellende
over hen was gekomen.

Maar nu wendt zich, door de tranen heen, het oog naar
boven, naar de "Eeuwig-Getrouwe." "Gedenk, Jahweh", hadden
ze in het begin uitgesproken. En nu bidden ze: “Gij, HERE,
zetelt tot in eeuwigheid, uw troon staat van geslacht tot
geslacht. Waarom zoudt Gij ons voor altoos vergeten, ons
verlaten tot in lengte van dagen? Breng ons, HERE, tot U



Gij troost mij 59

weder, dan zullen wij wederkeren. Vernieuw onze dagen gelijk
van ouds! Of zoudt Gij ons geheel en al verwerpen? Zoudt Gij
al te zwaar tegen ons toornen?”

Meer dan Sion is Israéls God, Wiens troon vaststaat en
de eeuwen verduurt. Die niet ganselijk verwerpt, of in Zijn
verbolgenheid verdoet. Die de verlatenheid niet te lang zal laten
duren, en het werk Zijner handen niet laat varen. Ja, er is hoop
op herstel, niet als men denkt aan zichzelf, maar als men het
0o0g richt op de God van de beloften, die onberouwelijk zijn.

Maar daarvoor moest God Zelf ingrijpen en de vroegere
verhouding tussen Hem en Zijn volk vernieuwen; de dagen als
vanouds moesten weer terugkomen; het stoffelijk; het nationaal
herstel. Dan zou het klaaglied: "Onze rei is in treurigheid
veranderd!" in een lofzang worden omgekeerd. “Mijn rouwklacht
hebt Gij veranderd in een reidans" (Ps. 30:12).

Zo zeker als de straf moet komen, zo zeker ook komt het
herstel. God spaart Zijn volk niet. Het gericht begint van Zijn
huis. Maar hoe ook, de rechtvaardige zal nochtans niet
omkomen. “De naam des HEREN is een sterke toren; de
rechtvaardige ijlt daarheen en is onaantastbaar”.

Als de verdrukte in Psalm 102, overstelpt van droefheid;
zijn klacht uitstort voor het aangezicht van de Heer, zich voelt
als een eenzame en zich bukt onder de grote toorn van de
Heer, roept Hij opeens uit: "Maar Gij, o HERE, troont voor
eeuwig, uw naam blijft van geslacht tot geslacht". In Jeremia's
klaaglied wordt over de troon gesproken, die van geslacht tot
geslacht blijft. Hier in deze psalm over de gedachtenis of de
naam van de Heer. Hoe mooi wordt dit voor ons, wanneer wij er
aan denken, dat in deze psalm de Heer Jezus spreekt, die om
de zonden van Zijn volk onder Gods toorn is geweest. Gods
trouw Dblijft. Hij zal opstaan en Zich ontfermen! Maar - het is
alles met het oog op Christus!



60 Gij troost mij

In Jesaja 12 zegt de profeet: “Ik loof U, HERE, omdat Gij
toornig op mij zijt geweest; uw toorn heeft zich afgewend en Gij
vertroost mij... ... Juicht en jubelt, inwoners van Sion, want
groot in uw midden is de Heilige Israéls”.

In Jesaja 26 lezen we: “Te dien dage zal in het land Juda
dit lied gezongen worden: Wij hebben een sterke stad; Hij stelt
heil tot muren en voorwal. Opent de poorten, opdat een
rechtvaardig volk binnenga, dat zijn trouw bewaart...
...Vertrouwt op de HERE voor immer, want de HERE HERE is
een eeuwige rots”.

We willen onze beschouwing over de Klaagliederen
eindigen met een paar profetische woorden, die over de
heerlijke belofte van Israéls herstel spreken. “In die dagen en te
dien tijde, luidt het woord des HEREN, zal de ongerechtigheid
van Israel gezocht worden, maar zij is er niet, en de zonden van
Juda, maar zij zijn niet te vinden; want Ik zal vergeving
schenken aan wie Ik doe overblijven” (Jer. 50:20). “Wie is een
God als Gij, die de ongerechtigheid vergeeft en de overtreding
van het overblijfsel van zijn erfdeel voorbijgaat, die zijn toorn
niet voor eeuwig behoudt, maar een welbehagen heeft in
goedertierenheid” (Micha 7:18). “Want de genadegaven en de
roeping van God zijn onberouwelijk” (Rom. 11:29).

En we willen voor onszelf op onze weg gesterkt worden
door de gedachte, die ook Jona bezig hield in het binnenste van
de vis: "Het heil is des Heren," door de gedachte van Jeremia in
zijn derde klaagzang te midden van het leed:

“Dit zal ik mij te binnen brengen, daarom zal ik hopen: Het
Zijn de gunstbewijzen des HEREN, dat wij niet omgekomen zijn,
want zijn barmhartigheden houden niet op, elke morgen zijn zij
nieuw, groot is uw trouw! Mijn ziel zegt: Mijn deel is de HERE,
daarom zal ik op Hem hopen. Goed is de HERE voor wie Hem
verwachten, voor de ziel die Hem zoekt; goed is het, in stilheid
te wachten op het HEIL DES HEREN".



	INLEIDING
	DE KLAAGLIEDEREN
	HOOFDSTUK 1
	Hoe zit de stad zo eenzaam!

	HOOFDSTUK 2
	Lijden en lankmoedigheid

	HOOFDSTUK 3
	Jeruzalem onder Gods toorn

	HOOFDSTUK 4
	Persoonlijk leed

	HOOFDSTUK 5
	Het goud verdonkerd

	HOOFDSTUK 6
	Gemeenschappelijk leed


