
J.N. Voorhoeve 

 

GGIIJJ  TTRROOOOSSTT  MMIIJJ  

Beschouwing over de 
Klaagliederen van Jeremia 

Revisie 2006 

 



2  Gij troost mij 

INHOUD 

 
INLEIDING............................................................................................3 
DE KLAAGLIEDEREN..........................................................................4 
HOOFDSTUK 1 ..................................................................................14 
HOOFDSTUK 2 ..................................................................................27 
HOOFDSTUK 3 ..................................................................................31 
HOOFDSTUK 4 ..................................................................................37 
HOOFDSTUK 5 ..................................................................................47 
HOOFDSTUK 6 ..................................................................................55 

 

 



Gij troost mij  3 

INLEIDING 

Voordat we dit kleine, dichterlijke Boek van een man 
Gods gaan overdenken, wensen we enkele opmerkingen te 
maken, waardoor het wellicht gemakkelijker zal zijn, de inhoud 
in ons op te nemen van deze schone liederen.  

Oorspronkelijk heet het Boek niet "Klaagliederen", maar 
draagt het de naam waarmee het eerste (en ook het tweede en 
vierde) hoofdstuk begint: “Hoe”. 

Dit "Hoe," of "Ach, hoe" is de vertaling van het 
Hebreeuwse woord "Ekah". Het geeft al dadelijk weer, wat het 
karakter is van dit geïnspireerde onderdeel van onze Bijbel. Er 
wordt namelijk een diep smartelijke klacht in uitgesproken. Het 
geheel is eigenlijk één "lied," en omdat het de smart van het 
hart vertolkt, is het "één klaaglied" in vijf afzonderlijke delen. 

In de Griekse vertaling van de Hebreeuwse Bijbel, de 
Septuaginta, draagt het boek een andere titel. Onze 
Statenvertaling heeft die Griekse titel overgenomen, en zo staat 
dan boven het geheel "De Klaagliederen van Jeremia". 

De "vertaling van de zeventigen", de Septuaginta, heeft 
deze woorden boven het geheel geplaatst: "En het geschiedde, 
nadat Israël gevankelijk weggevoerd en Jeruzalem woest 
gelaten was, dat Jeremia wenende neerzat, en deze klaagzang 
zong over Jeruzalem". 

 



4  Gij troost mij 

DE KLAAGLIEDEREN 

De Klaagliederen van Jeremia, die wij in onze Bijbel 
hebben, zijn merkwaardig van vorm. Men kan zeggen, dat dit 
gehele boek alfabetisch is gerangschikt. 

In het eerste, tweede en vierde hoofdstuk worden de 
beginletters van de verzen gevormd door de letters van het 
alfabet; in het derde zijn het telkens drie verzen, die met 
dezelfde letter van het alfabet beginnen. Alle vier deze 
Klaagliederen, die we in genoemde hoofdstukken hebben, zijn 
dus alfabetisch van vorm, en het derde is het in dit opzicht zelfs 
drievoudig. Het derde lied staat in het midden van het boek, en 
had zeker drie alfabetten nodig, omdat daarin tegenover de 
ellende door eigen schuld, de oneindige barmhartigheden Gods 
worden gesteld. Het vierde hoofdstuk, dat het vijfde klaaglied 
bevat, is niet alfabetisch als de vorige, maar heeft toch met het 
Hebreeuwse alfabet dat uit twee en twintig letters bestaat, deze 
overeenkomst, dat het twee en twintig zinnen of verzen telt. 

De vorm van het Klaaglied is onder de leiding van de 
Heilige Geest gebruikt om op tekenende wijze de verwoesting 
en de ondergang van Jeruzalem en Juda te schilderen. De 
profeet wordt wenend gezien, klagende een dodenzang. De 
vorm van het alfabet is gekozen, opdat deze liederen in het 
geheugen geprent zouden blijven, en opdat door gebruikmaking 
van alle letters van het alfabet het leed in al zijn omvang zou 
worden kenbaar gemaakt. Van Aleph tot Thau, van A tot Z dus, 
werd het lijden in Klaagliederen bezongen. 

Deze alfabetische vorm vinden wij verschillende malen in 
de geschriften van het Oude Testament toegepast, en telkens 
blijkt er uit, dat het hele alfabet nodig werd geacht om de een of 
andere waarheid in haar volledige omvang te beschrijven, en 
goed in het geheugen te bewaren.  

 



Gij troost mij  5 

In Psalm 25 gaat het over wegen, die alleen door het 
geloof Gods worden verstaan en die ons door de Heer moeten 
worden bekend gemaakt en geleerd. 

In Psalm 34 wordt de voortdurende lof van de Heren 
verkondigd, omdat in de benauwdheid gesmaakt en gezien is, 
dat de Heer goed is. 

In Psalm 37 wordt de gezindheid beschreven, die de 
zachtmoedigen hebben tegenover hen, die onrecht doen. Ze 
verlustigen zich in de Heer; Zijn Woord is in hun hart; zij 
wachten op Hem, die in tijden van benauwdheid hun sterkte is. 
Ten dage van de honger zullen ze niet omkomen; hun einde zal 
vrede zijn. 

Psalm 111 en 112 zijn eigenlijk één loflied. In korte zinnen 
wordt in beide alfabetisch in het midden van de vergadering van 
de oprechten het voorrecht van de vreze van de Heer 
beschreven. God is genadig, barmhartig en rechtvaardig, en de 
oprechte gaat het licht op in de duisternis. Merkwaardig is 
vooral Psalm 119. Deze bestaat uit twee-entwintig stukken van 
acht verzen en elk gedeelte begint dan telkens met een van de 
letters van het alfabet. Op volmaakte wijze wordt in dit loflied de 
heerlijkheid en schoonheid van Gods wet en woord bezongen; 
de gelukzaligheid ook van hen, die hun wegen daarnaar 
richten. 

Psalm 145 geeft een alfabetische lofzang voor de 
toekomst. De Heer bewaart, de Heer redt uit, de naam van de 
Heer zal altoos en eeuwig worden geprezen. 

Tenslotte vinden we in Spreuken 31 alfabetisch 
beschreven de voortreffelijkheid van de deugdelijke huisvrouw. 
Het hele alfabet is nodig om te vermelden, welk een zegen er 
gevonden wordt in zulk een vrouw, die God vreest. Haar 
waarde is ver boven alle schatten. 

Zo mogen we wel aannemen, dat ook in Klaagliederen de 
alfabetische vorm een Goddelijk schone betekenis heeft. Over 
de verwisseling van de letters Ain en Pe in de hoofdstukken 2, 



6  Gij troost mij 

3 en 4, is nog geen bevredigende verklaring gevonden. 
Sommige handschriften hebben ook daar de gewone 
alfabetische volgorde genomen. 

Een eigenaardigheid van de Hebreeuwse poëzie is 
derhalve gebruikt om in speciale vorm, in bepaald ritme en 
metrum, de volle treurige werkelijkheid te doen uitkomen van de 
jammer, over volk en stad gekomen door de zonde en het 
verlaten van God. Niets moest worden achtergehouden. Het 
hele lijden moest worden uitgeklaagd. 

In de Hebreeuwse Bijbel draagt het boek de 
"Klaagliederen" de naam van het karakteristieke klaagwoord, 
waarmee het eerste, tweede en vierde hoofdstuk beginnen: 
"Ach, hoe!". Het is bekend, dat sommige boeken van het Oude 
Testament in de Hebreeuwse Bijbel andere titels dragen dan in 
de Griekse, welks indeling en naamgeving van de boeken 
algemeen in alle vertalingen is gevolgd, ook door onze 
Statenvertaling. 

In de Hebreeuwse Bijbel vindt men de naamgeving van 
de boeken naar de beginwoorden van het boek ook toegepast 
bij de vijf boeken van Mozes. Genesis heet daar bijvoorbeeld: 
"In den beginne", enz. 

Het is wel interessant, dat de "Klaagliederen" 
oorspronkelijk deze naam dragen, want deze uitroep geeft zo 
duidelijk weer, waarom het in dit Bijbelboek gaat. Als er groot 
leed was in het Oosten, hief men klaagliederen aan; dit waren 
rouwzangen, bepaald vervaardigd om uitdrukking te geven aan 
het leed, dat geleden werd. In de geschiedenis van de jonge 
profeet, die tot Jerobeam was gekomen om hem het gericht 
aan te zeggen, en die onderweg wegens zijn 
ongehoorzaamheid werd gedood, wordt gesproken over een 
weeklage, die voor zijn begrafenis werd gemaakt en die heette: 
"Ach, mijn broeder!" In Jeremia 22:18 wordt gezegd van 
Jojakim, dat hij met een ezelsbegrafenis zou begraven worden, 
ja, dat men hem niet zou beklagen: Ach, mijn broeder! Ach 
heer! Ach zijne majesteit! En in Jeremia 34:5 lezen we, dat de 

 



Gij troost mij  7 

profeet aan Zedekia de belofte gaf, dat hij in vrede zou sterven, 
en dat men hem zou beklagen: ach heer! In 2 Kronieken 35:25 
wordt ons meegedeeld, dat Jeremia een klaaglied maakte over 
Josia, en dat alle zangers en zangeressen tot op zijn tijd in hun 
klaagliederen spraken over deze beminde koning. We weten, 
hoe ook David een klaaglied heeft gemaakt over Saul en 
Jonathan, en ook over Abner. Als Amos klaagt over het grote; 
verval van Israël, roept hij uit in de naam van de Heer: “Op alle 
pleinen rouwklacht, en op alle straten zegt men: Ach, ach! Men 
roept de landman op tot rouw en verlangt misbaar van hen die 
klaagzangen kennen” (Amos 5:16). Er waren dan ook bepaalde 
vrouwen, die men klaagvrouwen noemde; die door allerlei 
gebaren en sombere zangen, en door hun tranen te laten 
vloeien, uitdrukking gaven aan de jammer. Ze worden ook wijze 
vrouwen genoemd, omdat zij het klagen kundig waren (Jer. 
9:17). In Egypte heb ik zelf zulke klaagvrouwen in de vroege 
zondagmorgen op straat gehoord. In sombere kleding, 
gesluierd, trokken zij in een stoet weeklagend door de straten.  

Ook in de huizen echter heffen de klaagvrouwen, 
wanneer de dood is ingetreden, klaagzangen aan, gevolgd door 
de klachten van familie en vrienden, zoals wij dit vinden in de 
geschiedenis van het dochtertje van Jairus. Daar waren de 
pijpers met hun klaagliederen. En de Heer Jezus heeft eens tot 
de schare gezegd, dat ze waren als mensen, voor wie 
klaagliederen waren gezongen, maar ze hadden niet 
meegehuild. Het is nog zo in het Oosten, ook bij de Christenen, 
dat de mannen wel acht dagen over hun doden klagen, terwijl 
de vrouwen minstens een maand, soms veel langer, zich 
afzonderen om te rouwen, en nergens komen in die rouwtijd, 
ook de godsdienstoefeningen niet bezoeken. 

In de Griekse Bijbel (Septuaginta) begint het boek van de 
Klaagliederen aldus: "Het geschiedde, dat Israël gevangen 
werd genomen en Jeruzalem verwoest. Jeremia zat wenende 
en klaagde met zijn klachten over Jeruzalem." Daarin ligt 
meteen de aanwijzing, al staat in het oorspronkelijk de naam 
van Jeremia niet boven dit Bijbelboek, dat het door hem 



8  Gij troost mij 

geschreven is. Op zichzelf zou het niet hinderen, dit te 
betwijfelen, want het gaat tenslotte niet om de persoon, maar 
om de inhoud, en dit is zeker: dat de schrijver van de 
"Klaagliederen" de Heilige Geest is. Wie Hij dus ook als middel 
heeft gebruikt, het zijn de woorden Gods die tot ons komen. 
Toch is het voor het recht verstaan van dit Bijbelboek belangrijk 
te mogen aannemen, dat Jeremia er de geïnspireerde schrijver 
van is niettegenstaande allerlei bezwaren van critici, welke 
uitsluitend op gissingen berusten. Zo maakt men de opmerking, 
dat in hoofdstuk 4:17 aan Egypte wordt gedacht en Jeremia 
toch niet zeggen kon, dat hij uitzag naar die ijdele hulp, en in 
hoofdstuk 4:20 wordt gesproken over de adem van onze 
neuzen, de gezalfde des Heren, over het leven onder zijn 
schaduw, terwijl Jeremia toch de zwakkeling en eedbreker 
Zedekia zo niet genoemd kan hebben. Maar men vergeet, dat, 
net als Daniël, de profeet zich één maakte met het volk, en dat 
ondanks al wat Zedekia had gedaan, hij toch de gezalfde des 
Heren bleef. Wat een prachtige woorden heeft zelfs David over 
Saul gesproken als gezalfde des Heren na diens droevig einde! 
De Joden en de Christenen hebben dan ook terecht 
aangenomen, dat Jeremia de "Klaagliederen" heeft geschreven, 
en de Christenen hebben ze zelfs een plaats gegeven dadelijk 
achter de profetie van Jeremia. 

Deze profeet heeft na de derde belegering en de val van 
Jeruzalem dit boek geschreven, en het is mooi om op te 
merken, hoe hij in plaats van te roemen in de vervulling van zijn 
profetieën, droevig klaagt, en smartelijk weent. Tegenover de 
heuvel Golgotha, waar onze geliefde Heer is gekruisigd, is een 
donkere nis, die bekend staat als de grot van Jeremia. Men 
wijst deze plek aan als de plaats, waar de profeet heeft gezeten 
en naar de verwoeste stad heeft gekeken. Als dit zo is, kan het 
wel treffend worden genoemd, omdat hij zijn klachten dan geuit 
heeft dicht bij de plaats, waar de Messias werd verworpen en 
lijden zou voor de zonden van Jeruzalem, ja, voor de zonden 
van de wereld. Van Hem lezen we aangaande Zijn lijden te 

 



Gij troost mij  9 

Jeruzalem: "Ik heb gewacht naar medelijden, maar het is er 
niet; en naar vertroosters, en heb ze niet gevonden." . 

Joodse patriotten zingen deze klaagliederen elke vrijdag 
bij de klaagmuur te Jeruzalem, en ze worden in iedere 
synagoge gelezen op de negende dag van Augustus, een 
gedenkdag van de verwoesting van de tempel, een dag, die 
gewijd is om te rouwen over de vele en grote ellende, die over 
de gevallen natie is uitgestort Jeremia kunnen we de wenende 
profeet noemen, die erkent, dat Gods rechtvaardige straf over 
volk en stad is gekomen, en die maar één lichtstraal ziet: de 
barmhartigheid Gods. 

De "Klaagliederen" behoren tot de zogenaamde 
"hagiographa". Dit is de Griekse benaming voor het derde deel 
van het Oude Testament volgens de indeling van de 
Hebreeuwse Bijbel. Met hagiographen worden bedoeld: heilige 
geschriften. In Lukas 24 wordt door de Heer Jezus gesproken 
over de wet van Mozes, de profeten en de psalmen. Daar de 
psalmen behoren tot het derde deel, het deel van de 
Geschriften (de hagiographa) en zij door hun Christus 
voorzegging van de meeste betekenis zijn van dit deel, 
vertegenwoordigen zij dus eigenlijk de "geschriften", zodat dit 
derde deel ook de Psalmen kon worden genoemd. Het eerste 
deel, de wet, wordt gevormd door de vijf boeken van Mozes; in 
het tweede deel, de profeten, zijn opgenomen de vroegere 
profeten: de boeken Jozua, Richteren, Samuël en Koningen, en 
de latere profeten: Jesaja, Jeremia, Ezechiël en de twaalf kleine 
profeten. Alle overige boeken worden gerekend tot het derde 
deel, de geschriften, te weten: Job, Spreuken, Psalmen, 
Hooglied, Ruth, Klaagliederen, Prediker, Esther, Kronieken, 
Ezra, Nehemia en Daniël. De indeling is dus heel anders dan in 
onze Statenvertaling, in navolging van de oude Griekse 
vertaling, de Septuaginta. Daar zijn ze geplaatst in historische, 
dichterlijke en profetische volgorde. Bovendien komen in de 
Hebreeuwse Bijbel ook onderling de boeken, wat de geschriften 
betreft, in heel andere rangschikking te staan. 



10  Gij troost mij 

Er zijn twee boeken onder de hagiographen, die een heel 
bijzondere plaats innemen: het boek Ruth en de Klaagliederen 
van Jeremia. Ruth geeft ons in een treffende en aandoenlijke 
geschiedenis een beeld van de ware Zoon van David, 
verbonden met een vrouw uit de volken. De "Klaagliederen" 
dragen het karakter van droefheid, als gevolg van door God 
geslagen te zijn; en we zien er Eén, groter dan Jeremia, 
wenend over zijn volk, dat gekastijd moest worden vanwege 
zonde en afwijking. Darby zegt er van: ‘In de Klaagliederen 
vinden we het medegevoel van de Geest van Christus met het 
lijden van Israël, voornamelijk van het overblijfsel: en 
dientengevolge de hoop op herstel’. 

Verschillende schrijvers hebben gewezen op de grote 
betekenis van dit kleine boek. Een zekere Whyte heeft gezegd: 
"Er is niets in de hele wereld gelijk aan deze Klaagliederen van 
Jeremia. Er is heel wat leed geweest in iedere eeuw, in ieder 
land; maar waar is een tweede prediker en schrijver te vinden 
met een hart zo vol medeleven, zorg en intense droefheid?" 

Er is wel niets zo treffend in de Bijbel als de veel erin 
voorkomende beeldspraak. Beeldspraak is een gedachte, door 
middel van een zinnebeeld uitgedrukt. Zo wordt leeuw gebruikt 
voor een held, lam voor een zachtmoedige. Vooral bij de 
profeten vinden wij rijkelijk beeldspraak; opvallend veel in het 
begin van de Klaagliederen: enkele tientallen keren. Het is, 
alsof de profeet Jeremia zich uitput in het zoeken naar beelden, 
om uitdrukking te geven aan de ellende, waarin zijn volk 
gekomen is door eigen schuld. Als de profeet zich in het eerste 
hoofdstuk geheel één maakt met de zondige stad Jeruzalem, 
roept hij uit: “omdat ik zeer weerspannig geweest ben. Buiten 
maakt het zwaard kinderloos, binnenshuis de pest” 
(hongerdood). 

Allereerst ziet hij de stad, die eens vol van volk was, als 
een wenende vrouw, rouwende in haar eenzaamheid. Ze is als 
een vrouw, beroofd van kinderen, die in de nacht geheel alleen 
zit en weent, zodat de tranen haar over de kinnebakken lopen; 
(1:2) die nergens rust vindt; (1:3) nergens weide; (1:6) geen 

 



Gij troost mij  11 

trooster (1:2, 9, 17 en 21). Jeruzalem - Sion - stelt hij dus voor 
als een persoon. Deze verpersoonlijking maakt het mogelijk, de 
stad zelf haar lot te doen beklagen, zoals dat bij werkelijke 
sterfgevallen geschiedde. De profeet noemt voorts Jeruzalem 
een vorstin, want dat was ze eenmaal; nu echter was de stad 
cijnsbaar geworden; al haar liefhebbers en vrienden hadden 
trouweloos met haar gehandeld en waren hard jegens haar. 

Vervolgens ziet de profeet haar als een gevangene; al 
haar glans is vergaan in verlatenheid en door verdrukking. 

Dan als een klagende. Eens aan de overzijde van de 
Rode Zee hadden de jonkvrouwen het heerlijke verlossingslied 
aangeheven; maar nu, de jonkvrouwen waren bedroefd en 
hieven bittere klachten aan. 

Hij ziet haar ook als een moeder, van wie de kinderen 
haar van de borst zijn gerukt en in gevangenschap 
weggevoerd. Hij ziet haar als een jonkvrouw, de dochter Sions, 
beroofd van al haar sieraad; haar heerlijkheid weggenomen. Hij 
ziet haar vorsten als herten, die smachten naar voedsel en die 
wegvluchten zonder kracht voor de vervolgers. 

Hij ziet haar als een, die alles heeft verloren, wat eens 
haar kostbaar bezit was, en die nu geen helper heeft, om haar 
uit die ellendige toestand te verlossen. 

Hij ziet haar ook als een eerloze, een onreine, van wie 
men zich afwenden moet; wier bezoedeld kleed afvalt, zodat 
haar naaktheid wordt gezien. Hij ziet de stad Jeruzalem als een 
volk van bedelaars, brood zoekende. 

Hij ziet haar tenslotte als een zieke, door allen verlaten, 
wier kracht vervallen is, die een juk op de hals heeft, een juk, 
zwaar van overtredingen en zonde; de Heer heeft de wijnpers 
van de jonkvrouw, van de dochter van Juda, getreden! 

En tenslotte wordt Sion gezien als een moeder, die niet 
verder kan; die haar handen uitbreidt ten hemel; die, verlaten 
en afgezonderd als zij is door haar schuld, erkent, dat God 



12  Gij troost mij 

rechtvaardig is, en anderen opwekt, haar smart aan te zien, of 
er wel een smart is gelijk de smart, haar aangedaan. 

God gebruikt deze beeldspraak, door Zijn Geest 
ingegeven, om uitdrukking te geven aan de gedachten van Zijn 
hart zowel in betrekking tot het gericht, dat komen moet 
vanwege de ongehoorzaamheid van Zijn volk, alsook in 
verband met de ontferming, waarmee Hij bewogen was ten 
opzichte van het Jeruzalem, dat Hij zo liefhad. 

Darby zegt over dit laatste in zijn "Synopsis" van de 
boeken van de Bijbel: In al Gods openbaringen, ook van Zijn 
barmhartigheid, is niets te vergelijken met hetgeen we hier in de 
Klaagliederen vinden. In de volste uitgestrektheid ging Christus 
door alles heen, wat we hier aantreffen. Maar Hij ging er 
doorheen in Zijn eigen volmaaktheid met Zijn God. Hij weende 
over Jeruzalem; een wenen dat klagelijk wenen betekent. In de 
Klaagliederen vinden we in de klaagzangen van de profeet 
afgebeeld: alle hoop verloren. Maar hoe zou God iemand 
kunnen verlaten, die, één met dat volk, hen liefhad, en wist, dat 
God ze ook liefhad, en zij het voorwerp waren van Zijn 
toegenegenheid? Was hij niet een hunner? Kon hij de gedachte 
verdragen, dat God ze zou verwerpen? Mocht hij niet hopen, 
dat God zou herstellen? 

Maar in de plaats, waar zij door hun eigen schuld 
gekomen waren, was alle hoop verloren, voor altijd. Hoewel in 
de tegenwoordigheid van de Heer de hoop nooit verloren is. 
Het vuur wordt echter heet en heter gestookt, tot niet alleen het 
hart wordt overweldigd door de smart, maar het geweten 
geraakt en de trots gebroken. Zo wordt dan de smart de 
moeder van de vreugde. Het hart moet al deze oefeningen 
ondergaan, totdat het ten volle kan indringen in de gedachten 
en gevoelens van God Zelf. Wat een mooi beeld geeft ons de 
Heilige Geest hier van dit alles! Hij gaat niet slechts in de 
verschillende onderdelen, in de wegen van God, maar ook in de 
ervaringen van een hart, dat het oordeel Gods gevoelt en 
rechtvaardigt, en dat dan door Gods genade terechtkomt in de 
tegenwoordigheid van God Zelf. De door God ingegeven 

 



Gij troost mij  13 

Schriften geven ons niet alleen Zijn volmaakte gedachten, 
stellen ons niet alleen Christus voor, de volmaakte Mens voor 
God, maar tonen ons ook in beeldspraak al wat in onze arme 
harten gevonden wordt, en wat er in wordt gewerkt door Gods 
Geest. Welk een tedere zorg heeft Hij voor Zijn volk! En dit is 
altijd zo: Hij ziet de Zijnen; Hij hoort hun zuchten, hoeveel 
onvolmaaktheden van het eigen hart er ook mee verbonden 
zijn. Dit alles leren we in een boek als de Klaagliederen, in de 
Psalmen en elders; bovenal echter in het Nieuwe Testament." 

 

 

 



14  Gij troost mij 

HOOFDSTUK 1 

 

Hoe zit de stad zo eenzaam! 

 

In het jaar 588 v. Chr. werd Jeruzalem ingenomen, en 
stad en tempel werden verwoest. De Chaldeeën maakten 
daarmee een eind aan de opstand van Koning Zedekia, en de 
ballingschap nam voor Judea een aanvang; het werd een 
provincie van Babel. 

De profeet beschrijft nu de ellende van Jeruzalem en 
Juda tengevolge van de overval van de vijand, waardoor alom 
dood en verderf hadden geheerst. Toch is het onderwerp van 
zijn lied niet de belegering zelf, maar meer de verlaten 
toestand, waarin de stad zich bevond tengevolge van de 
belegering, dus na de verwoesting. 

Dit blijkt al dadelijk uit het begin van het eerste hoofdstuk 
van de Klaagliederen. 

“Hoe zit zij eenzaam neder, de eens volkrijke stad; als 
een weduwe is zij geworden, die machtig was onder de volken; 
de vorstin onder de landschappen is onderworpen aan 
herendienst”. Zij weent steeds in de nacht… Zij heeft geen 
trooster… Juda is in gevangenis gegaan vanwege de ellende, 
en vanwege de veelheid van de dienstbaarheid. Zij woont onder 
de Heidenen: zij vindt geen rust. Het waren dus dagen van 
grote rouw voor de stad, die eens zulk een ereplaats had 
ingenomen. En er werd geen trooster gevonden, geen rust. De 
profeet is er diep bewogen door: allerwegen aanschouwt hij 
niets dan ellende, en nu komt hij als het ware met zijn 
rouwbeklag. Om dit goed te doen uitkomen, beschrijft hij 
Jeruzalem als een vrouw, die weduwe is geworden, die 
eenzaam en verlaten is, van wie de liefhebbers en vrienden 

 



Gij troost mij  15 

trouweloos tegen haar hebben gehandeld, die treurt over al wat 
zij verloren heeft, en die vurig verlangt naar medelijden en 
deelneming. 

Tot en met het elfde vers van het eerste hoofdstuk is het 
de profeet, die Jeruzalem en Juda beklaagt, terwijl in de 
volgende verzen, 12-22, Jeruzalem zelf sprekende wordt 
ingevoerd om haar klacht te uiten. 

In het eerste gedeelte nu brengt de profeet allereerst het 
onderscheid naar voren tussen verleden en heden. Jeruzalem 
was als een moeder, die van kinderen beroofd is; velen waren 
gesneuveld gedurende de belegering, anderen waren 
meegevoerd door de vijand, sommigen uitgeweken naar 
Egypte. Wat was er vroeger een handel in Jeruzalem en hoe 
scheen de stad nu uitgestorven! Hoe telde Jeruzalem eenmaal 
mee onder de regering van David en Salomo en ook later nog; 
maar nu is haar macht en invloed gebroken. Deze diepe 
vernedering doet de stad schreien: niet maar overdag alleen, 
maar ook 's nachts, de ganse nacht door. En er kwamen geen 
uithelpers. Hoe anders was het vroeger geweest, toen de 
vorsten van andere landen haar bijstonden en haar hulp 
inriepen! Maar nu was de liefde bekoeld! Maar niet alleen in 
Jeruzalem, ook heel Juda was daardoor getroffen. 

Daarnaar verwijst de profeet. De Joden waren benauwd, 
men had hen in het nauw gedreven. De profeet ziet van die 
kleine pogroms; overal vijandige houding van de volken tegen 
de Joden. En het is uit met de feesten van Jeruzalem. De 
enkele priesters, die er nog zijn, hebben niets te doen: ze 
zuchten, als ze denken aan de vroegere heerlijkheid van de 
tempel, toen er zoveel offeraars waren. De jonkvrouwen, die 
anders vrolijke muziek zongen, zitten nu treurig aan de weg. De 
tegenstanders van de stad zijn nu het hoofd geworden. En de 
vijanden juichen, omdat de Heer Jeruzalem heeft bedroefd 
vanwege de veelheid haar overtredingen. Ja, dat ziet de profeet 
zo duidelijk: de eigen zonden zijn de oorzaak van de ellende 
van Jeruzalem! Daarom zijn haar kinderen als een kudde 
weggedreven naar een ver land, en de Herder Israëls was ze 



16  Gij troost mij 

niet voorgegaan! Maar niet alleen is de bevolking weggevoerd, 
ook vorsten en prinsen zijn het verderf niet ontgaan; ze worden 
vergeleken bij herten, die uitgeput door de honger nergens 
voedsel hebben kunnen vinden. Het is wel een bittere kelk, die 
Jeruzalem moet drinken; ze is indachtig in de dagen van haar 
ellende aan al de gewenste dingen, die ze van oude dagen af 
heeft gehad. Machtig is de hand van de tegenstander, en er is 
geen helper. Met haar rustdagen wordt gespot. Zie, bij de 
aanschouwing van dit alles weent het hart van de profeet! Maar 
daarom sluit hij het oog niet voor het feit, dat zij zelf een grote 
zondares is, die dáárom gewond, veracht en bespot wordt. Als 
een onreine vrouw moet men van haar wijken, moet men haar 
vermijden. De profeet veronderstelt, dat Jeruzalem het voelt, 
want hij zegt: "zij zucht ook." Zij schaamt zich en trekt zich 
terug; ze erkent dus de billijkheid van haar straf. Maar als zij 
zich omkeert, wordt daardoor juist haar onreinheid te meer 
gezien; de gevolgen van de zonden worden niet opeens 
weggenomen, duren soms zo lang. 

Daaraan heeft zij niet gedacht; maar nu ziet zij het, en nu 
kan zij niet langer zwijgen; nu roept zij uit haar bang gemoed de 
Heer aan. Maakte de vijand zich niet groot over haar? Ging hij 
niet te ver en krenkte hij daardoor niet de eer van de Heer? Had 
hij zelfs niet zijn hand aan het heiligdom geslagen? Had hij niet 
de tempel betreden, waar vreemden niet mochten ingaan? 

“Zie, Heer!” roept zij uit, "Heer, aanschouw, wat er van mij 
terecht is gekomen, en wees Gij mij een helper!" 

In het tweede gedeelte van ons hoofdstuk horen we nu 
Jeruzalem zelf klagen. Het is niet meer de profeet, die zijn stem 
verheft, maar Jeruzalem wendt zich tot alle voorbijgangers en 
tracht hun medelijden op te wekken door het uit te roepen: 
“Aanschouwt en ziet, of er een smart is als de smart die mij 
werd aangedaan”. 

En dan erkent zij openlijk, dat het de toorn van de Heer is, 
die tegen haar is ontbrand, omdat zij zo zwaar had overtreden. 
Ja, de Heer had haar klein gekregen; door Zijn vuur was zij 

 



Gij troost mij  17 

verteerd. Hij had het net uitgebreid waarin haar voeten verstrikt 
raakten. Hij had haar als een vereenzaamde en zieke 
achtergelaten. Een juk had Hij haar te dragen gegeven door 
Zijn eigen hand. Het verdient hier de aandacht, dat driemaal in 
de verzen 14 en 15 gesproken wordt over de hand van Hem, 
die "Heer" is, en niet over de hand van Jahweh. Driemaal wordt 
hier in het Hebreeuws Adonai gebezigd. En terwijl de naam 
Jahweh ons spreekt over Gods genadige houding tot Israël, 
over de Getrouwe en Onveranderlijke, ziet de naam Adonai 
meer op de verhouding van onderworpenheid, waarin wij 
mensen tot God staan. Hij is de Heerser, onder Wiens gezag 
wij ons bevinden. Het juk nu, dat Adonai had bevestigd aan 
haar hals, was het juk van haar overtredingen. 

Is die last dan niet te zwaar om zelf te dragen? Jeruzalem 
was er onder gestruikeld, neergezonken en ze kon niet 
opstaan! De Heer Zelf had de wijnpers getreden. De dapperen 
waren gesneuveld, de sterken vertreden.  

En toen de jonkvrouw Jeruzalem rijp was voor het 
oordeel, moest ze als de rijpe druiven worden afgesneden, en 
de Heer was in de wijnpers de druiventreder. Hoe vreselijk was 
Jeruzalems ondergang! "Om dezer dingen wil," roept zij uit, 
"ween ik; mijn oog, mijn oog vliet af van water." Immers de 
vijand had de overhand, vele doden vielen er te betreuren; 
geen woord van medelijden, waardoor de ziel verkwikt zou 
worden, wordt er gehoord. En nu zwijgt ook Jeruzalem. Haar 
stem verstikt in haar tranen. Als schreiende moeder weet ze 
niet meer, wat ze zeggen zal, waar ze het zoeken zal. 

De profeet neemt dan haar klacht over: "Het is tevergeefs, 
dat Jeruzalem haar handen uitstrekt. Er zijn geen 
medevoelende mensen. De volken rondom achten Jeruzalem 
als een eerloze en onreine, die de gevolgen van haar zonden 
dragen moet." Maar dan opeens komt er verandering in de 
houding van de schreiende moeder: het woord van de profeet 
heeft haar geraakt. Tot nu toe sprak haar hart, thans spreekt 
haar geweten. Niet alleen zond God haar droefheid op 
droefheid, omdat haar overtredingen zo vele waren, maar Hij 



18  Gij troost mij 

had het recht om haar zo te kastijden. "De Heer is 
rechtvaardig," zegt zij, "want ik ben Zijn mond weerspannig 
geweest." En ze roept alle volken op om haar smart te zien, 
want die was over haar gekomen, omdat ze niet had willen 
luisteren naar de waarschuwingen van de Heer. En zij beschrijft 
haar verliezen, het leed van haar kinderen, de vreselijke 
hongersnood, die allen had geteisterd en geen spijzen had 
overgelaten, zelfs niet voor priesters en oudsten. De hele 
wereld moet het weten, waarom zij als moeder zo moet lijden. 
Ze klaagt het uit voor de Heer, en smeekt Hem, om toch acht te 
slaan op het zware kruis, dat haar deel is. Hoe bang is het in 
haar binnenste, hoe is haar ingewand vol onrust en haar hart 
omgekeerd. "Aanzie, Heer!" roept zij uit, "want ik ben zeer 
weerspannig geweest." 

Eerst heeft zij gezegd: mijn mond is weerspannig 
geweest; nu zegt zij: ik ben weerspannig geweest. Het is alles 
eigen schuld, en op het medelijden van de mensen valt niet te 
rekenen. Maar is God niet Jahweh, de Eeuwig Getrouwe? Zal 
Hij dulden, dat de vijanden leedvermaak hebben? Zijn zij niet 
even grote zondaren als de inwoners van Jeruzalem en Juda? 
Verdienen zij het niet, dat de Heer hen vergeldt naar hun 
werken? Ze beroept zich dan ook op haar zuchtingen, die zo 
vele zijn; op haar matte, krachteloze toestand. 

In het Boek van de Klaagliederen wordt een viertal malen 
over ellende gesproken. We hebben in het hoofdstuk, dat voor 
ons ligt, het tweemaal gevonden; in de verzen 3 en 7. 

In het derde hoofdstuk, waar de profeet het 
gemeenschappelijk leed als zijn eigen leed op zich heeft 
genomen, horen we hem bidden: "Gedenk aan mijn ellende," 
(vers 19) en begint hij zijn alleenspraak en gebed tot God met 
de treffende woorden: "Ik ben de man die ellende heeft gezien 
door de roede zijner verbolgenheid". De diepe ellende, waarin 
Jeruzalem en Juda zich bevinden, heeft hem aangegrepen, en 
hij heeft er zich mee één gemaakt en hij erkent, dat de 
rechtvaardige toorn van God op het volk rust. 

 



Gij troost mij  19 

Maar nu is dit zo mooi in alles, wat hij dan verder zegt, dat 
hij overtuigd is, dat de toorn de genade niet opheft. De profeet 
Zacharia, die het oordeel over Israël voorzegt, (voornamelijk de 
verwoesting van de herders, van de leiders van het volk, op wie 
Gods toorn zou nederdalen,) spreekt namens de Heer het 
woord: "Dies heb ik deze slachtschapen geweid; dewijl zij 
ellendige schapen zijn." Met deze ellendige schapen worden de 
armen van de kudde bedoeld, de armen van geest, die naar de 
stem van de Herder wilden luisteren. Te midden van de ellende, 
die Jeremia zag, erkende hij, door zich in te leven in het leed en 
de rouw van het geheel, dat allen, die op God vertrouwden - en 
hij zelf in de eerste plaats - als ellendige schapen waren, 
overgegeven ter slachting, maar die achter de Herder zich 
mochten scharen, rekenende door genade op Zijn hulp. 

Als wij de ellende zien, waarin Gods volk zich bevindt, en 
de smartelijke dingen, die het getroffen hebben, ons worden 
blootgelegd, is het allereerst noodzakelijk, dat de oorzaak er 
van, de zonde wordt erkend. Maar dan doen we de vraag: kan 
dit het leed van ons hart verminderen? Het antwoord is 
enerzijds: neen, want het aangezicht moet met schaamte 
worden bedekt; anderzijds echter: ja, want zodra de ellende 
wordt gezien als een gevolg van onze zonden, en Gods straf er 
over wordt gevoeld, daalt uit de Hemel Gods vertroosting 
neder. 

Het is aandoenlijk te zien, hoe God meevoelt met de 
smarten, die het deel zijn van Zijn volk, ook al is het ten gevolge 
van hun zonden. Ergens heeft Jesaja het woord van de Heer 
gesproken: "Zij zijn immers Mijn volk." En nadat de profeet dan 
gezegd heeft: "Alzo is Hij hun geworden tot een Heiland," voegt 
hij er bij: "In al hun benauwdheid was Hij benauwd" (Jes. 63:9). 

Neen, de smarten van Gods volk ontsnappen niet aan 
Gods oog. Gods Geest neemt van alles kennis, voelt met alles 
mee, en werkt dan ook in het hart van de man Gods, die Hij als 
Zijn mond gebruikt, zodat deze uitdrukking geeft aan de 
gevoelens van de Heer, en ook aan de gevoelens, die Hij in het 



20  Gij troost mij 

hart weet te werken van hen, die zich met schuldbelijdenis tot 
Hem wenden. 

Weende niet Christus over de verhardheid van het hart 
van Jeruzalem, en wekte Hij de inwoners van Jeruzalem niet 
op, om met Hem te wenen? Zo berispt de Heilige Geest niet 
alleen, openbaart niet alleen de dingen, die komen moeten 
tengevolge van onze zonden, maar geeft ook vorm en 
uitdrukking aan de smart, die allen vervult, die God liefhebben. 
Niets is aantrekkelijker te midden van de ellende, dan de 
Goddelijke gevoelens, in de harten gewerkt door de vaste 
óvertuiging, dat de voorwerpen van de ellende toch bemind zijn 
door God; dat Hij wel verplicht is te slaan, die Hij liefheeft, maar 
dat Hij toch liefheeft, die Hij verplicht is te slaan. 

De klacht, waarmede Jeremia zijn bundel klaagzangen 
opent, geeft het eigenlijke thema weer van de 5 hoofdstukken, 
waarin onze Bijbel de Klaagliederen voor de aandacht plaatst 
van de belangstellende lezer, die zich heeft beziggehouden met 
het onderzoek van de profetieën van Hilkia's zoon uit het stadje 
Anathoth. 

De diepe vernedering van de stad, die zulk een voorname 
plaats innam in de gedachten en plannen van God, en die zulk 
een hoge bestemming had als de stad van de Grote Koning, 
heeft dermate beslag gelegd op de geest van Jeremia dat hij 
behoefte had om zijn tranen de vrije loop te laten. 

't Is waar, de Profeet had in zijn veeljarige dienst telkens 
gesproken over de val van Jeruzalem. Hij had het gericht 
aangekondigd in overeenstemming met de opdracht bij zijn 
roeping: hij was namelijk gesteld om uit te rukken en af te 
breken, om te verderven en te verstoren maar gelukkig ook om 
te bouwen en te planten. Toen het oordeel de stad trof, was dit 
voor Jeremia niets vreemds. Maar Jeremia had niet gesproken 
als een buitenstaander, als een hard en ongevoelig mens, die 
automatisch sprak, wat Gód hem in de mond legde. Hij deed 
het als iemand, die zich volkomen één gevoelde, en maakte, 
met zijn volk, ook met de zonden van het volk, die als een 

 



Gij troost mij  21 

zware last op hem drukten. Jeremia trachtte zijn verdriet niet 
achter een masker te verbergen, maar gaf aan de gevoelens 
van zijn hart vrijelijk lucht. 

Jeremia ziet Jeruzalem als een in rouw gedompelde 
weduwe1. Hij kende ze als een stad, die de feestgangers 
nauwelijks kon bevatten bij gelegenheid van de jaarlijks 
terugkerende Feesten van de Heer. Maar nu was zij eenzaam, 
en dat deed hem uitbreken in, de klacht: "Hoe zit de stad zo 
eenzaam, die vol volk was!" 

Inderdaad, Jeruzalem was als een weduwe geworden: 
haar God had haar moeten verlaten! Wel had de Getrouwe, die 
ook bij ontrouw van onze zijde getrouw blijft (2 Tim. 2:13) lang 
gewacht en in eindeloos geduld laten waarschuwen, om toch 
het pad van de zonde te verlaten, en weder te keren. Maar 
Juda én Jeruzalem hadden niet gewild! Toen was het gebeurd, 
het vreselijke: de cherubim, waartussen de Heilige Israëls 
troonde, boven het gouden verzoendeksel van de Ark des 
Verbonds, hadden zich langzaam maar zeker teruggetrokken, 
zoals Ezechiël het ons zegt in hoofdstuk 10:18 en 11:22 en 23. 
In het eerste gedeelte van hoofdstuk 1, de verzen 1-11, horen 
we Jeremia zijn klacht uitstorten. In het tweede gedeelte, de 
verzen 12-19 is Jeruzalem zelf aan het woord, met uitzondering 
van vers 17, waarin de Profeet de klacht onderbreekt, en in de 
slotverzen zien we de opgeheven handen van Jeremia, die de 
klaagzang van de eenzame stad overneemt en voor God 
uitstort. 

Jeremia had de stad in feestdos gekend. Nu zag hij haar 
van allen verlaten. Haar "liefhebbers," op wie ze haar 
vertrouwen had gesteld, hadden haar allen de rug toegekeerd, 
ja trouweloos met haar gehandeld. 

                                                 
1 Titus heeft merkwaardig genoeg na de verwoesting van Jeruzalem in het 
jaar 70, een gedenkpenning laten slaan, waarop Juda gezien wordt als een 
wenende vrouw zittende onder een palmboom. 



22  Gij troost mij 

Zij, die eens groot was onder de heidenen, een vorstin 
onder de landschappen, was nu schatplichtig geworden. Onder 
de heidenen woonde ze nu, en ze was in gevangenschap. 
Nergens vond ze rust! Het was een vreselijke toestand: 
niemand kwam meer op het feest; de poorten waren woest; zij 
was bitter gestemd, en haar priesters en jonkvrouwen waren 
bedroefd. En dat alles, omdat de HERE haar bedroefd had 
vanwege haar vele overtredingen! 

De tegenpartij was tot "een hoofd" geworden, terwijl naar 
Gods gedachte de bestemming van het volk was, dat Israël ten 
hoofd zou zijn en niet "tot een staart”. 

Jeruzalem was beroofd van al haar sieraden en 
krachteloos gingen hun vorsten heen voor het aangezicht van 
hun vervolgers, als hongerende en dorstende herten! Dan 
denkt Jeremia eraan, hoe Jeruzalem van oude dagen af 
roemen kon op haar "gewenste dingen," waaraan ze in de 
dagen van haar ellende en veelvuldige ballingschap indachtig 
werd. Ze herinnert zich haar rijkdommen, terwijl ze in de diepste 
armoede verkeert. Ze is in de hand van de tegenstander 
gevallen en heeft "geen helper", terwijl ze door haar vijanden 
wordt bespot, omdat de rust van de dood om haar heerst. 
"Rustdagen" noemt Jeremia de dagen, waarop de grafstilte in 
de stad op alles drukt! 

"Gewenste dingen," O, welk een gedachtenis! Bezat niet 
de stad, die nu door het slijk gehaald was, de heerlijke tempel, 
met zijn "Heilige der heiligen," waar de God Israëls troonde, en 
waar de heilige Wet en de gouden kruik met manna in de Ark 
waren weggelegd onder het verzoendeksel van louter goud? 
Stond in het "Heilige" niet de gouden tafel, waarop de twaalf 
broden elke Sabbatdag vernieuwd werden als beeld van de 
eenheid van de twaalf stammen? Stak niet de Hogepriester 
daar elke avond de lichtjes aan van de gouden kandelaar? En 
offerde hij niet op het gouden altaar het kostelijke reukwerk 
voor Gods aangezicht? Was er niet in de plaats, waar de 
Levieten en Priesters zich bewogen, in de “Voorhof", het 
koperen altaar, waar elke morgen en iedere avond het 

 



Gij troost mij  23 

brandoffer werd verteerd? En brachten niet de koperen 
wasvaten en de koperen zee in herinnering, dat de Heilige God 
bij het volk, dat tot Hem naderde, allereerst heiligheid 
verwachtte? 

O, die gewenste dingen, die zo zinrijk waren, en zulk een 
waarde hadden voor het godvruchtig gemoed! "Eén dag" - zo 
zong de dichter van de 84ste Psalm - "één dag in Uw 
voorhoven is beter dan duizend elders!" 

Van al die "gewenste dingen" had het armzalig overblijfsel 
van Juda niets meer dan de herinnering! Onwillekeurig komt de 
verloren zoon ons voor de aandacht, die bij de voederbakken 
met zwijnendraf geen verzadiging vinden kon, en die toen, tot 
zichzelf gekomen zijnde: aan de dagloners van zijn vader 
dacht. Hadden die geen overvloed? Bij de herinnering aan het 
vaderlijk huis sprak hij uit: "Ik zal opstaan en naar mijn vader 
gaan en tot hem zeggen: Vader, ik heb gezondigd tegen de 
hemel en voor u, ik ben niet meer waard uw zoon te heten; 
maak mij als een van uw dagloners" (Luk. 15:17-19). 

Wat doet zulk een herinnering pijn! En dan alleen te staan 
en zonder helper! "Geen helper". Dat woord treft ons altijd zo 
diep, als we de 22ste Psalm lezen. Daar vinden we onze 
Heiland in grote nood als onze Plaatsbekleder. 

Honden hebben Hem omsingeld; sterke stieren van 
Bazan hebben Hem omringd. Hij is uitgestort als water! Hij 
rechtvaardigt de Heilige God onder Wiens toorn Hij zich 
bevindt, door de woorden: "Gij zijt heilig!" Hoor, hoe Hij klaagt: 
"Wees niet verre van Mij, want benauwdheid is nabij, want er is 
geen Helper!" 

Maar als Hij het werk van de verzoening volkomen heeft 
volbracht naar de eis van de rechtvaardige God, heeft God 
Hem toch gehoord: "Hij heeft niet veracht, noch verfoeid de 
verdrukking der verdrukten, noch Zijn aangezicht van Hem 
verborgen, maar Hij heeft gehoord als Die tot Hem riep." Alle 
zonden zijn dan verzoend; er is overvloedige lof bij allen, die 
het van de Heer verwachten. Tot aan de einden van de aarde 



24  Gij troost mij 

wordt de goedheid van de Heer gedacht en geprezen. Er is 
louter zegen, "omdat Hij" - onze Heer en Verlosser - "het 
gedaan heeft." 

Ook de smaad van Juda en Jeruzalem zal eens worden 
weggenomen. Een heerlijke dag gloort! Maar nu is het nog: “Er 
is géén helper!" Allen hebben haar verlaten; haar liefhebbers 
zijn haar bespotters geworden. 

Jeremia weet heel goed, wat de oorzaak is. Zelf heeft hij 
het zo vaak uitgesproken, als hij het volk smeekte weder te 
keren tot zijn God. Ook hier horen we: "Jeruzalem heeft zwaar 
gezondigd!" Zij is vals als een vrouw in haar onreinheid. 
Wonderbaarlijk is zij omlaag gedaald en zij heeft geen trooster! 
Welk een smart! "HERE, zie mijn ellende aan" klaagt de 
Profeet, "de vijand maakt zich groot." Had hij niet alle 
weggeroofd? Zelfs had hij "zijn handen aan al haar gewenste 
dingen" - wéér denkt Jeremia aan die rijkdommen van weleer! - 
"uitgebreid." 

Jeruzalem had gezien, dat de heidenen in de 
heiligdommen waren binnengegaan en al de heilige vaten 
hadden gestolen. Naar de heilige Wet Gods mochten ze niet 
eens een voet daarin zetten (Deut. 23:1-4); en nu waren ze er 
binnengestormd als rovers en hadden de heilige Tempel 
leeggeplunderd! 

"De gewenste dingen" - ten derde male wordt er de 
aandacht op gericht - waren gegeven om de honger te stillen. 
Nee, het was te veel! Eén toevlucht bleef er over in het grote 
leed, en dat was God! Zie, HERE, en aanschouw, dat ik 
onwaard geworden ben!" 

In vers 12 v.v. wendt de treurende stad zich tot allen, die 
haar voorbijgaan: "Gaat het ulieden niet aan," ontzet het u niet, 
hebt gij geen medelijden met mij? Is er wel een smart gelijk de 
mijne, die mij aangedaan is? 

Maar zie nu haar overgang van de vijanden op God in de 
woorden "waarmee de HERE mij bedroefd heeft ten dage der 

 



Gij troost mij  25 

hittigheid Zijns toorns. Van de hoogte heeft Hij een vuur in mijn 
beenderen gezonden…Hij heeft voor mijn voeten een net 
uitgebreid…Hij heeft mij woest en ziek gemaakt de ganse 
dag…" 

Het doel van God is bereikt. Bij het overblijfsel, dat zo 
klaagt, en de schuld van alles bij zichzelf zoekt, is geen 
verontschuldiging meer. Als de verloren zoon is het 
weergekeerd, en spreekt over zijn overtredingen, die een 
ondraaglijke last zijn geworden. "De HERE" zo klaagt ze 
verder2 "heeft al mijn sterken in het midden van mij vertreden, 
Hij heeft een bijeenkomst over mij uitgeroepen om mijn 
jongelingen te verbreken. De Here heeft de wijnpers van de 
jonkvrouw, van de dochter van Juda, getreden!" Hoeveel 
stromen bloed waren er gevloeid! Dat alles deed Jeruzalem 
wenen. Haar trooster, die haar ziel zou kunnen verkwikken, was 
verre van haar. Er is een diep gevoel van schuld, maar nog niet 
het bewustzijn van vergeving. De verloren zoon ligt niet in de 
armen van zijn vader. Het schuldgevoel, het bewustzijn van 
onwaardigheid, is alleen ontwaakt.  

De vijand had nog de overhand. Maar Sion breidt - zo 
zegt Jeremia nu - haar handen uit. De God Jakobs heeft de 
tegenpartijders tegen Jakob verwekt en zo is Jeruzalem 
geworden als een vrouw in haar onreinheid. 

Maar God wordt gerechtvaardigd, wat betekent, dat er nu 
een algehele omkeer gekomen is, en komen zal. Ik ben Zijn 
mond weerspannig geweest. Jeruzalem wil het nu wel 
uitroepen voor aller oor: Hoort toch allen gij volken en ziet mijn 
smart aan. Mijn jonkvrouwen en mijn jongelingen zijn in de 
gevangenis gegaan. Mijn liefhebbers hebben mij bedrogen. De 
priesters en de oudsten zijn bezweken, toen zij van honger 
spijze zochten om in het leven te blijven. Maar niemand gaf hun 
die (Lukas 15:16). Het dieptepunt is hier wel bereikt! 

                                                 
2 Hier denkt Jeruzalem niet aan de God van de genade. maar aan Hem. Wie 
zij gehoorzaamheid verschuldigd en onderworpen is, aan de Adonai. 



26  Gij troost mij 

Dan heft Jeremia zijn handen ten hemel. Hij roept de 
HERE aan, en zich éénmakend met zijn volk bidt hij: Aanzie, 
HERE, want mij is bang; mijn ingewand is beroerd, mijn hart 
heeft zich omgekeerd in het binnenste van mij, want “ik ben 
zeer weerspannig geweest." 

Van binnen was het, alsof de dood alles had doen 
verstommen, van buiten waren de kinderen door het zwaard 
gedood. "Ik heb geen trooster;" al mijn vijanden horen mijn 
kwaad en "zijn vrolijk, dat Gij het gedaan hebt." 

O, gij vijanden van de Heer en van Gods volk, ook voor u 
breekt eenmaal de dag van de vergelding aan. Als die dag zal 
gekomen zijn, die de HERE Zelf voortbrengen zal, dan zult gij 
maaien, wat gij gezaaid hebt; dan zult gij zijn, gelijk degenen, 
die gij verdrukt hebt. Het is alsof we Paulus horen, als hij zegt: 
“daar het rechtvaardig is bij God, aan hen die u verdrukken, 
verdrukking te vergelden” (2 Thess. 1:6, 7). 

Jeremia vervolgt: "dat al hun boosheid kome voor uw 
aangezicht”. De Profeet stelt alles in de hand van de God van 
de wraken (Ps. 94:1) die gezegd heeft: "Aan Mij de wraak, Ik 
zal vergelden" (Rom. 12:19). 

Hij bidt: "Doe aan hen, gelijk Gij aan mij hebt gedaan 
vanwege al mijn overtredingen". Alles wordt dus overheerst 
door het gevoel van eigen schuld. Het "Ik ben niet meer waard" 
heeft de boventoon! Daarom zijn de zuchten menigvuldig en dit 
maakt het hart ziek. Deze gedachte staat voorop en beheerst 
ook de volgende klaagzangen. 

 

 



Gij troost mij  27 

HOOFDSTUK 2 

 

Lijden en lankmoedigheid 

 

Voor dat we ons gaan bezighouden met het tweede 
hoofdstuk van het boek "de Klaagliederen", zullen we goed 
doen te luisteren naar het woord van Jakobus: "Broeders, 
neemt als voorbeeld van het lijden en het geduld de profeten, 
die in de naam van de Heer gesproken hebben. Zie, wij prijzen 
hen gelukkig die volhard hebben". 

Jeremia was zo’n een profeet. En als we hem dus tot een 
voorbeeld moeten nemen, moeten we ook zijn geschiedenis 
kennen. Reeds jong werd hij door de Heer tot profeet geroepen. 
Ongeveer een halve eeuw is hij als zodanig werkzaam 
geweest, en dat in de meest donkere tijd van Juda. Hij was een 
man met een teder gemoed, lichtbewogen, vredelievend; die 
zielsveel hield van zijn volk. 

. Welk een zware last was het dan ook voor hem, om zijn 
volk het oordeel Gods aan te moeten kondigen; het mee te 
moeten doormaken, dat dit voltrokken werd! 

Zijn taak werd nog verzwaard door de valse profeten, de 
slechte priesters en de goddeloosheid van de koning Jojakim, 
onder wiens regering zijn meeste strafredenen zijn gesproken, 
en die niet alleen het woord van de Heer verwierp, maar de 
geschreven rol in stukken sneed en in het vuur wierp. 

Is het wonder, dat de stijl en taal van zijn profetie, met 
name die van de Klaagliederen, getuigen van een gemoed, dat 
geheel met weemoed en smart was vervuld? Er is wel geen 
profeet, die door zijn volk zijn gehele lange leven door zo 
mishandeld is geworden. 



28  Gij troost mij 

Hoeveel smaad en hoon heeft deze profeet Gods moeten 
ondervinden, hoeveel haat is zijn deel geweest. Hoeveel 
lichamelijk lijden ook: gevangenschap, doodsbedreiging, 
geworpen in een kuil! 

Nochtans heeft Jeremia de woorden Gods gesproken; 
getrouwen onbevreesd zijn boodschap herhaald, het volk 
opgeroepen tot berouwen gehoorzaamheid. 

Maar dit was hem niet mogelijk zonder zijn toevlucht te 
nemen tot de Heer. In het begin roept hij het uit: "Gij, o HERE, 
kent mij toch, Gij ziet mij en toetst mijn gezindheid jegens U". 
En hij ontvangt dan van God een heerlijk onderwijs. "Als gij met 
voetgangers loopt, maken zij u moede", zegt de Heer in 
Jeremia 12:5. De profeet moest er aan denken, dat het God 
was, die Zijn volk had verlaten en de beminde Zijner ziel in de 
handen van de vijanden had gegeven. Hij moest zich niet laten 
vermoeien door de opmerkingen en klachten van mensen; hij 
moest zich ook geen angst laten aanjagen, maar zich 
vastklemmen aan zijn God. 

Hoeveel beelden heeft de Heer gebruikt, om Zijn 
dienstknecht en door hem Zijn volk de dingen duidelijk voor te 
stellen; en te midden van al zijn bittere klachten is Jeremia door 
God staande gehouden. En is het niet merkwaardig, dat 
dezelfde profeet, die door zijn volk meer dan enig ander profeet 
is mishandeld geworden, na zijn dood hoger vereerd werd dan 
enig ander profeet, zodat tijdens de omwandeling van de Heer 
de naam van Jeremia bovenaan stond op de lijst van de 
profeten? De edele, trouwe, geduldige Jeremia heeft ons een 
treffend voorbeeld gegeven. Allereerst ons, die door genade 
ook dienstknechten Gods mogen zijn. De gedachte, dat een 
dienstknecht van de Heer bewaard zou worden voor allerlei 
ongemak en tegenspoed, is niet naar de Schrift. Integendeel: 
vooral voor hen geldt het woord: In de wereld hebt gij 
verdrukking! De dienstknechten van de Heer hebben door veel 
lijden te gaan, want zij vooral moeten leren lankmoedig te zijn, 
geduldig, volhardend. Jeremia heeft eens het woord des Heren 
gesproken tot Baruch, die klaagde over de droefenis, door de 

 



Gij troost mij  29 

Heer tot zijn smart toegedaan: "Zoudt gij u grote dingen 
zoeken? Zoek ze niet!" De Heer Zelf moest afbreken wat Hij 
gebouwd had, uitrukken wat Hij geplant had, Zijn oordeel 
zenden. En zou dan Baruch tijden van voorspoed moeten 
wensen? Maar één ding zou zijn deel zijn, ook het deel van 
Jeremia: hun ziel zou God hun tot een buit geven in alle 
plaatsen, waar ze zouden heentrekken (Jer. 45). 

De Heer zou hen niet bewaren voor moeilijkheden, maar 
wel iil moeilijkheden; ze zouden niet aan de vijanden ten buit 
vallen. En hoe dikwijls is dit in de geschiedenis van Jeremia 
bewezen! Toen allen werden weggevoerd naar Babel, werd hij 
bewaard; een bevel werd gezonden om Jeremia vrij te laten. 
Toen hij in de kuil was, ontfermde zich een Moorman over hem. 
God gebruikte Nebukadnezar om Zijn dienstknecht te 
beschermen. En Jeremia heeft zijn vrijheid gebruikt om God te 
dienen te midden van een ellendig overblijfsel. De 
dienstknechten van de Heer moeten er niet op uit zijn, uit de 
moeilijkheden gered te worden, maar te midden van de 
moeilijkheden een zegen te zijn voor anderen. 

Maar het is ook zo voor ons allen, die geloven. Lopen we 
niet in onze dagen een groot gevaar, met anderen mee te 
klagen? Zeker er is veel, dat ons bedroeft en bezwaart; maar is 
er niet ook veel goeds, en ondervinden we niet te midden van 
tegenspoed de bewarende hand van onze God? Mijn broeders! 
zegt Jakobus, neemt tot voorbeeld de profeten! Prijzen we niet 
gelukzalig, die volharden? Willen we niet onze harten 
versterken, wachtende op de komst van de Heer? 

Hoe heeft Jeremia de kracht ontvangen, om verdrukking 
te lijden, lankmoedig te zijn, met volharding voort te gaan te 
midden van al wat hem overkwam? 

Zeker allereerst door zich tot God te wenden in het 
gebed. Maar dat toch niet alleen. Het Woord van de Heer was 
zijn kracht. Hij zegt eens, als hij God bidt om toch aan hem te 
gedenken: "Zo vaak uw woorden gevonden werden, at ik ze op, 



30  Gij troost mij 

uw woord was mij tot vreugde en blijdschap mijns harten" (Jer. 
15:16). 

Volgen wij ook hierin het voorbeeld van Jeremia? Is het 
Woord zelf de kracht voor ons als dienstknechten? Is het onze 
spijs en verkwikking? En als we eens rondgingen in de huizen 
van gelovigen en zouden vragen, wat ze wel het heerlijkste 
vinden, dat in hun bezit is, zouden ze dan komen met het 
Woord Gods? Nee, we moeten niet onverschillig voorbijgaan 
aan de dagelijkse dingen. Jeremia heeft alles diep gevoeld; 
maar hij was overtuigd, dat de Heer rechtvaardig is en daarom 
gaf hij alles aan Hem over. En ook wij weten, dat de Rechter 
voor de deur staat en daarom willen wij niet zuchten en klagen, 
maar overtuigd van het droeve lot, dat deze wereld wacht, het 
Woord prediken en van onze Heer getuigen. 

Tenslotte nog dit. Ten tijde van smart is er niets kostelijker 
dan medelijden en medegevoel. Jeremia heeft niet alleen 
gepredikt tegen het verkeerde, maar meegehuild. En vinden we 
dit ook niet bij de Heer Jezus? Heeft Hij niet geweend, toen Hij 
Jeruzalem zag, dat zich niettegenstaande Zijn zorgende liefde 
niet wilde bekeren? Bleef Hij niet weldoen en getuigen te 
midden van alle vijandschap en tegenstand? Heeft Hij niet aan 
het kruis uitgeroepen: "Vader, vergeef het hun, want zij weten 
niet wat zij doen?" Dit is wel het hoogste voorbeeld, dat ons 
gegeven is. In tegenstelling met Jeremia riep Hij niet om wraak. 
Hij was niet gekomen om te verderven, maar om zalig te 
maken. Maar wat het lijden en de lankmoedigheid betreft, 
hebben wij toch ook het voorbeeld van de profeten, die hebben 
volhard, en die te midden van alles in de naam van de Heer 
hebben gesproken. 

 

 

 



Gij troost mij  31 

HOOFDSTUK 3 

 

Jeruzalem onder Gods toorn 

 

De ellende, waarover Jeremia in het eerste hoofdstuk van 
de Klaagliederen spreekt, vindt doorlopend in het tweede 
hoofdstuk een levendige beschrijving. De grote, algemene 
ramp, die de dochter Sions, Jeruzalem, heeft getroffen, wordt 
hier nader geschilderd. Met dit verschil, dat er nu de nadruk op 
wordt gelegd, dat niet de vijand dit alles heeft gedaan, niet 
Nebukadnezar en zijn Chaldeeuwse legerscharen, maar de 
Heer. Nooit was er zo’n jammer geweest. De hand van de Heer 
had zich uitgestrekt als een vijand, als een tegenpartijder, en de 
eer van het volk was weggenomen. "Ikabod!" de eer is weg! 
Maar deze gedachte, dat het niet de vijand, maar de Heer was, 
die deze toorn over Jeruzalem deed komen, liet toch ook 
ruimte, om tot de Heer op te zien en Zijn barmhartigheid in te 
roepen. 

Hoe ernstig is het toch, als de Heer gedwongen is te 
verwerpen, wat Hij eens als Zijn eigendom heeft erkend! Maar 
zou het anders kunnen, als men Zijn naam verbindt met de 
zonde; als men Zijn getuigenis vervalst en verderft? God is 
rechtvaardig, en vangt aan met het oordeel bij Zijn eigen volk. 

Het tweede klaaglied van Jeremia begint, net als het 
eerste, met een "Ach, hoe!" Dit is de bekende uitdrukking, die 
we bij de profeten vinden, wanneer het hart neergebukt gaat 
onder verlies of ellende. Jeremia is blijkbaar ooggetuige 
geweest van de ellende van Jeruzalem, en hij geeft er nu een 
aangrijpende beschrijving van. 

Treffend komt dit vooral uit in het eerste vers. Verder 
spreekt hij altijd in het verleden: God heeft neergeworpen, heeft 



32  Gij troost mij 

afgebroken, heeft Zijn gericht gezonden. Maar in het eerste 
vers staat in het oorspronkelijke niet: "Hoe heeft de Heer de 
dochter Sions in Zijn toorn bewolkt," maar: "Hoe bewolkt de 
Heer de dochter Sions in Zijn toorn!" Het is daardoor duidelijk, 
dat Jeremia, hier als ooggetuige spreekt en alles voor zich ziet 
als één werkzaamheid Gods, waardoor Jeruzalem in zo’n diepe 
ellende is gedompeld. Evenals in hoofdstuk 1:6 wordt hier met 
de dochter Sions Jeruzalem bedoeld; en vlak daarop, wordt de 
stad Gods aangeduid als de heerlijkheid Israëls, het sieraad 
van Israël. Jeruzalem was ten hemel toe verhoogd, en werd nu 
ter aarde neergeworpen. Met de voetbank Zijner voeten wordt 
hier niet bedoeld de aarde, zoals in Jesaja 66:1 en Handelingen 
7:49, maar de tempel, de aanspraakplaats (1 Kron. 28:2; Ps. 
99:5 en 132:7). Toen dus Jeruzalem onder de toorn kwam, kon 
ook de tempel niet worden gespaard. 

Ons hoofdstuk zouden we in drie delen kunnen verdelen. 
In de eerste tien verzen wordt de toorn van de Heer tegen 
Jeruzalem beschreven; in de verzen 11-19 toont de profeet zijn 
medelijden en spoort hij Jeruzalem aan, om hulp te zoeken bij 
God; en in de verzen 20-22 stijgt een smeekgebed op tot de 
Heer, tot Jahweh. Het valt ons dadelijk op, dat in het begin van 
dit hoofdstuk niet de naam van de Verbondsgod Jahweh 
gebruikt wordt, maar de Godsnaam Adonai. Hetzelfde hebben 
we reeds gehad in het 14de en 15de vers van hoofdstuk 1 3 en 
vinden we ook nog verder enkele malen in dit hoofdstuk. 
Waarschijnlijk wordt hier dus allereerst gedacht aan de rechten, 
die de Almachtige had op Zijn volk, zodat Zijn toorn als van de 
Almachtige op Jeruzalem nederdaalt. Maar dan wordt telkens 
de Eeuwige genoemd, Wiens rechten zijn geschonden, en die 

                                                 
3 In sommige vertalingen staat er: de HERE; dit moet zijn: Here; want de 
naam Jahweh is steeds in het Oude Testament vertaald door HERE met vier 
hoofdletters aangeduid komt in die verzen niet voor. Behalve in deze verzen 
en in dé eerste vijf verzen van hoofdstuk 2, vinden we de Godsnaam Here 
(Adonai) nog in het begin van vers 7, in vers 18, 19 en aan het slot van vers 
20 van hoofdstuk 2. 

 



Gij troost mij  33 

daarom in Zijn trouw volk en stad tegenkomt, zoals we lezen: 
"Hij heeft afgebroken en niet gespaard!" Achtereenvolgens 
wordt in het eerste deel de verwoesting van stad en land 
getekend. De woningen zijn verslonden. Zowel het platteland 
als de versterkingen zijn aan de verwoesting prijsgegeven. Vier 
malen wordt in dit hoofdstuk het woord "verslonden" gebruikt, 
(vs. 2, 5, 8 en 16), waarmee dan wel zal zijn aangeduid zowel 
het geweldige alsook de snelheid van de catastrofe. De vorsten 
zijn neergestort, ontheiligd of onteerd; de hoorn van Israël, het 
beeld van macht, is afgehouwen. Vroeger had God Zijn hand 
uitgestrekt tegen de vijanden van Israël, en de aarde had ze 
verslonden (Ex. 15:12); en nu heeft God de vijand laten begaan 
en is Zelf als een vijand tegen stad en volk opgetreden; nu 
heeft Hij Israël verslonden, al haar paleizen verslonden; het 
klagen en kermen van de dochter van Juda vermenigvuldigd. 
Hij heeft Zijn omheinde hof omwoeld en de voor Hem 
afgezonderde plaats vernield; met dit gevolg, dat ook de 
eredienst moest ophouden, en dat ook de feesten in 
vergetelheid geraakten. Koning en priesters waren verworpen, 
het altaar was verstoten. Het woord van de profeten, die het 
oordeel hadden aangekondigd, was vervuld. De poorten en 
muren van de stad lagen in puin. En de oudsten van de dochter 
Sions zaten nu op de aarde en zwegen stil; zij wierpen stof op 
hun hoofd en bedreven rouw; ja, zelfs de jonge dochters van 
Jeruzalem, anders toch zo geneigd tot feestvreugde, lieten het 
hoofd ter aarde hangen. 

Dan, in het tweede deel, klaagt de dichter luid zijn smart 
uit. Zijn ogen zijn door tranen verteerd; zijn ingewanden, de 
zetel van het teerste gevoel, zijn vol onrust; zijn lever, dat is zijn 
ziel, is uitgestort. Tengevolge van al de jammer en zijn hevige 
smart daarover, vergaat hij van pijn. "Om de breuk der dochter 
mijns volks!" Die breuk veraanschouwelijkt hij dan door op 
levendige wijze te schilderen de ellende van de jonge kinderen 
in de uitgehongerde stad: zo maar vielen ze neer op de 
openbare weg; de moeders konden aan het jammerlijk smeken 
van de kleinen om voedsel geen gehoor geven. Wat is de 



34  Gij troost mij 

oorlog toch verschrikkelijk! We vinden ook hier, hoe God hem 
gebruikt als een gericht, omdat men naar Zijn liefdestem niet 
heeft willen luisteren. De schuld was hier zo groot, omdat ook 
valse profeten waren opgestaan, leugenprofeten. Zij gaven 
voor, namens God te spreken, en de gevangenis af te wenden; 
maar het was alles ijdelheid. Een grote smaad was over 
Jeruzalem gevallen; de vijanden hadden in de handen geklapt, 
en hadden leedvermaak, dat de stad van de volmaakte 
schoonheid zulk een aanfluiting was geworden. Ze hadden op 
die dag gehoopt, en door de ontrouw van het volk hun wens 
verkregen. Maar het was niet door hun macht; het was, omdat 
God het toeliet. God was Jeruzalem een vijand geworden, en 
Hij had de hoorn (de macht) van de tegenpartijen verhoogd! 

Is het een wonder, dat dan het hart van de inwoners van 
Jeruzalem tot God schreeuwt? Daar was maar één weg voor 
hen: tot God terugkeren; tot die God, die de uit- en ingang van 
Zijn volk bewaren kan (Ps. 121). We kunnen gerust zeggen, dat 
de profeet zelf die behoefte opwekt, om tot God te roepen. Het 
is God alleen, die in de nood redding kan geven. En onder bitter 
wenen, met belijdenis van schuld, moet dat roepen tot God in 
de benauwdheid geschieden. Niet alleen voor zich persoonlijk, 
maar ook om het leven en de welstand van de hongerende 
kindertjes, die daar liggen op de straten. O, dat jammerlijke 
beeld van deze kleinen heeft zich wel diep in de ziel van de 
dichter gegrift.  

En nu tot wie zal Jeremia zich anders wenden dan tot 
Jahweh, tot de Onveranderlijke, tot de eeuwig Dezelfde, tot de 
eeuwig Getrouwe? "Zie Heer!" roept hij uit, "aanschouw toch 
aan wie Gij alzo gedaan hebt!" Het was toch Zijn volk, Zijn stad; 
het waren toch niet de heidenen. Het uitverkoren Israël was Hij 
een vijand geworden! Mocht Hij dan toch tot deernis en 
ontferming worden bewogen! Moeders hadden hun eigen 
kinderen opgegeten, priesters en profeten waren in het 
heiligdom omgebracht. Zulke onmenselijke en ontwijdende 
dingen hadden plaatsgevonden! Een algemeen bloedbad was 
in de stad aangericht; de straten lagen vol doden, zonder 

 



Gij troost mij  35 

onderscheid van leeftijd. Rondom waren verschrikkingen; en 
het scheen, alsof geen mens aan de toorn over Jeruzalem 
ontkomen was; of niet één van Sions kinderen was 
overgebleven. 

God had het alles gedaan. "Gij hebt alzo gedaan," lezen 
we in vers 20; "Gij hebt gedood in de dag Uws toorns; Gij hebt 
geslacht en niet verschoond; Gij hebt verschrikkingen rondom 
opgeroepen." Het was de dag van de toorn van Jahweh. 
Jeremia heeft eens gesproken: "Want, gaat naar mijn plaats die 
in Silo was, waar Ik in het eerst mijn naam deed wonen, en ziet 
wat Ik daarmede gedaan heb om de boosheid van mijn volk 
Israël" (Jer. 7:12). 

Wat de Heer gedaan heeft! Dat zou wel het opschrift 
kunnen zijn van dit hoofdstuk. "De HERE heeft volvoerd wat Hij 
Zich had voorgenomen, Hij heeft in vervulling doen gaan, wat 
Hij gesproken heeft, wat Hij sinds de dagen van weleer heeft 
bevolen" (vs. 17). 

O, dat de mensen in onze dagen zich toch lieten 
waarschuwen; dat ze toch geloofden, dat God Zijn oordelen zal 
doen komen tengevolge van hun zonden, wanneer ze zich niet 
bekeren in de genadetijd! 

Dat wij, gelovigen in Christus, oud en jong, er aan 
dachten, dat ook onze God een verterend vuur is; dat het 
vreselijk is, te vallen in de handen van de levende God; dat het 
oordeel begint van het huis Gods! Opdat we vol dankbaarheid 
zijn voor het goede, dat God aan ons deed; opdat we de 
genade vasthouden. Want alleen wanneer we met heilige vrees 
vervuld zijn voor Hem, die aarde en hemel doet beven, kunnen 
we God welbehaaglijk dienen met eerbied en godsvrucht (Hebr. 
12:25-29). 

God had Zijn volk van ouds lief. Zo aandoenlijk heeft Hij 
gezegd: "Och, dat Mijn volk naar Mij gehoord had; dat Israël in 
Mijn wegen had gewandeld, Ik zou het gespijsd hebben met het 
vette van de tarwe, ja, Ik zou u verzadigd hebben met honing 
uit de rotsstenen!" God heeft Zijn volk ook nu lief en zoekt er 



36  Gij troost mij 

het beste voor. Helaas, nog altijd is het zo bij velen: ze luisteren 
niet naar de vriendelijke stem van Hem, die van de hemelen 
spreekt. En dan moeten ze door schade en schande 
ondervinden, wat een leed ze zichzelf en wat een oneer ze de 
Heer en Zijn getuigenis aandoen. Dat men toch tot inkeer kwam 
en leerde zeggen: Gij, Gij, Gij hebt het gedaan! Om als verloren 
zonen te worden aangenomen. Maar liever: laat ons acht geven 
op de waarschuwingen en vermaningen van Hem, die ons 
liefheeft, opdat Hij ons het goede niet behoeft te onthouden, 
maar ons genade en eer geve! 

 

 

 



Gij troost mij  37 

HOOFDSTUK 4 

 

Persoonlijk leed 

 

De eerste klacht van Jeremia gold de stad Jeruzalem en 
haar inwoners. Wat een ellende was het deel van allen 
geworden! Het hele eerste hoofdstuk is er vol van. Zijn tweede 
klacht, waaraan het tweede hoofdstuk is gewijd, gold dezelfde 
ellende, maar nu gezien van het oogpunt uit, dat de Heer het 
alles had gedaan. Niet de vijand, niet de machtige 
Nebukadnezar en zijn Chaldeeuwse legerscharen waren de 
oorzaak van de grote, algemene ramp, maar het was de hand 
van de Heer, die zich over de stad en volk had uitgestrekt: 
Jeruzalem lag onder de toorn Gods. Is het wonder, dat de 
profeet dit tweede klaaglied begint met een: “Ach, hoe!”? 

Voordat nu de profeet zijn vierde klaaglied aanheft, 
waarin hij na een beschrijving van de vroegere heerlijkheid van 
Jeruzalem met een nieuw "Ach hoe" klaagt over de geweken 
glorie, over het verdonkerde goud, wijdt hij een uitgebreid 
klaaglied aan zijn persoonlijk leed. We vinden dit in het derde 
hoofdstuk van de Klaagliederen, waar hij blijkbaar driemaal het 
Hebreeuwse alfabet nodig heeft, om uiting te geven aan het 
lijden en de smart, die zijn deel was in gemeenschap met het 
volk. 

Dit derde hoofdstuk is bijzonder kostbaar voor de 
Bijbellezer. Hoe vaak wordt er bij bijzondere gelegenheden, ook 
in vergaderingen en bidstonden, een gedeelte uit voorgelezen. 
Hoe vertrouwd zijn wij allen met die woorden: "Het zijn de 
gunstbewijzen des HEREN, dat wij niet omgekomen zijn, want 
zijn barmhartigheden houden niet op, elke morgen zijn zij 
nieuw, groot is uw trouw!" De oorzaak hiervan is wel, dat alles 



38  Gij troost mij 

wat in dit hoofdstuk wordt gezegd, zo strikt persoonlijk 
weergeeft, wat Jeremia heeft ondervonden. Het persoonlijk 
leed, dat iemand uitdrijft naar God, waardoor hij de bijzondere 
vertroostingen van de Heer smaakt, spreekt het meest tot het 
hart van hen, die in soortgelijke omstandigheden zich bevinden. 
Meer dan abstracte woorden van bemoediging, hoe goed ook 
gemeend. Hart tot hart komt dan nader. 

Jeremia noemt zich de man, die ellende gezien heeft door 
de roede van de verbolgenheid van de Heer. Hij roept het uit, 
dat het goed is voor de man, dat hij het juk in zijn jeugd draagt. 
Hij gebruikt nu niet voor stad en volk het beeld van een 
weduwe, van een vorstin, van een jonkvrouw, maar spreekt van 
de werkelijkheid van het leed voor hem persoonlijk. 

Twee dingen trekken daarbij onze volle aandacht. Ten 
eerste, dat het lijden, dat over hem komt, niet zijn eigen schuld 
is, maar hij zich één maakt met de zonde van het volk, 
waarover de toorn van de Heer werd uitgestrekt. Ten tweede, 
dat de ellende, de toorn, van Godswege kwam over de zonde; 
en dat te midden van dit alles zijn enige hoop was en bleef op 
God, die naar zijn vaste overtuiging in de toorn aan ontferming 
zou gedenken (Hab. 3:2). 

Het is wel zeer treffend, dat de profeet zo indringt in het 
bewustzijn van het kwaad, dat het is alsof het kwaad zijn eigen 
kwaad is. Hij had ellende gezien door de roede van de 
verbolgenheid van de Heer; was geleid en gevoerd in de 
duisternis en niet in het licht; bij uitstek had hij ervaren en 
ondervonden de gevolgen van de rampspoed en van de 
tegenspraak; het was alsof alle mogelijke rampen tegen hem 
alleen zich samenpakten; het was alsof God Zich tegen hem 
persoonlijk wendde en de ganse dag Zijn hand tegen hem 
keerde. Zelfs lichamelijk leed hij, zodat zijn gedaante 
veranderde en hij wegteerde van smart. 

God had hem rondom ingebouwd, als een belegerde 
stad; hij zat als in een donkere kerker, met ketenen gebonden, 
zo verzekerd, dat er van ontvluchten geen sprake was. En… 

 



Gij troost mij  39 

God hoorde niet! Daarom spreekt hij in vers 8 opeens zonder 
beeld, en roept het uit: Ook wanneer ik roep en schreeuw, sluit 
Hij de oren voor mijn gebed! Om dan weer voort te gaan met in 
beelden zijn lijden vanwege het oordeel Gods te beschrijven. 
Vroeger zag hij het licht van de Heer op zijn wegen schijnen, 
maar nu: God had zijn wegen toegemuurd en zijn paden 
verkeerd; gehouwen stenen waren als zware beletselen op zijn 
levensweg gelegd: tegenspoeden, die hem het leven moeilijk 
maakten; en daar die stenen hem de rechte weg versperden, 
werd hij genoodzaakt zich op kronkelende paden te begeven. 
Ja, hij zag God Zelf, in al Zijn handelwijzen jegens hem, als een 
op prooi loerende beer, als een in schuilhoeken verscholen 
leeuw. God legde het dus wel op zijn ondergang toe, zoals 
roofdieren dat doen bij het zoeken naar een prooi.  

Door al dit leed is de profeet als verbijsterd. Was hij niet 
gekozen voor het wit van de pijlen, die de Heer had 
gespannen? En hadden ze hem niet diep getroffen in zijn 
innerlijk? Het gevolg er van was, dat hij het voorwerp van 
bespotting was geworden van zijn volksgenoten: "hun 
snarenspel de ganse dag." Hoe bitter was dit alles voor hem! 
De beelden, die hij kiest, stellen zo aandoenlijk en juist zijn 
bitter leed voor. Waren hem niet stenen voor brood gegeven? 
We weten, hoe hardvochtig Jeremia behandeld is geworden; en 
dat alles onverdiend. Maar zijn volk had het verdiend. En nu hij 
voor God de plaats van dat volk innam, zag en wist hij zichzelf 
onder de slaande hand van God. "Gij hebt mijn ziel ver van de 
vrede verstoten," roept hij uit; "ik heb het goede vergeten." En 
hij is zo overstelpt door het leed, dat hij geen hoop meer heeft; 
geen kracht meer om weerstand te bieden; ja, zelfs zijn hoop 
op zijn God heeft verloren. Wel noemt hij hier voor het eerst in 
deze klaagzang de naam Jahweh, maar alleen om het uit te 
spreken, dat hij zijn kracht in en zijn vertrouwen op Hem kwijt 
was. 

Gelukkig echter is deze sombere toon niet de laatste 
klank van zijn lied. Reeds dadelijk wendt hij zich tot God met 
het gebed: "Gedenk aan mijn ellende, aan mijn ballingschap, 



40  Gij troost mij 

aan mijn bitter leed." En dan herwint hij àl meer zijn vertrouwen 
op zijn God, en komt tot de mooiste geloofsuitingen. Evenals 
Asaf komt hij in Gods heiligdom, en met David roept hij uit: 
"Barmhartig en genadig is de Heer, lankmoedig en groot van 
goedertierenheid. Hij zal niet altoos twisten, noch eeuwiglijk de 
toorn behouden." 

Zou God er niet aan gedenken, dat zijn ziel zich zo 
neerboog, dat hij alleen maar gedacht aan een omkomen in de 
diepte van het lijden? 

Vandaar die kreet als van een drenkeling: Gedenk! Maar 
vandaar ook dadelijk die omkeer. Als hij gaat inblikken in Gods 
ontferming en genade, verdiept hij zich niet langer in zijn 
ellende, maar grijpt hij moed door zijn blik omhoog te richten. 
"Dit zal ik mij te binnen brengen, daarom zal ik hopen" zegt hij. 
En wat hij daarmee bedoelt, volgt in de verzen 22, enz. Het 
woordje "dit" ziet namelijk niet terug op het voorafgaande, maar 
houdt verband met het volgende. Met het ter harte nemen 
bedoelt hij niet iets nieuws, maar iets dat hij uit het oog had 
verloren. De genadeblijken van de Heer zijn immers eindeloos; 
de genade Gods, de goedheden van de Heer. Zijn 
barmhartigheden zijn zo groot, dat men altijd onder alle 
omstandigheden hoop mag blijven koesteren. En is diezelfde 
God ook niet trouw? David heeft eens gezegd: Uw trouw is tot 
de bovenste wolken, d.w.z. hemelhoog. Trouw houdt nauw 
verband met waarheid. Het wil dus zeggen: God verandert 
nooit. Hij wordt nimmer ontrouw, ook al zijn wij ontrouw. In Zijn 
trouw komt Hij ons tegen. Maar ook in Zijn genadebewijzen is 
Hij trouw. Hij bewijst maar niet willekeurig genade. De profeet 
ziet hier de Heer Zelf. Eerst was zijn hoop van de Heer 
vergaan; nu zegt hij: de Heer is mijn deel, en hij verklaart dat 
met heel zijn ziel: zoals al Gods volk psalmen zingt in de nacht, 
en in de Heer kracht vindt te midden van beproevingen en 
kastijdingen. De verwachting van Jeremia is dan ook niet maar 
van Hem, maar op Hem. Eerst heeft hij gezegd: Daarom zal ik 
hopen. Nu is hij een stap verder gekomen en zegt: Daarom zal 
ik op Hem hopen. Hij heeft zijn God weer teruggevonden! 

 



Gij troost mij  41 

En als hij dáár gekomen is, kan hij rustig de wegen van 
de Heer overdenken; de moeilijke vraagstukken van het 
menselijk lijden zien in verband met Gods genade. Gods doen 
is steeds gezegend, al schijnt het ons ook hard. Wat ook 
overkomt aan hen, die de Heer verwachten, wier ziel Hem 
zoekt, de Heer is voor hen goed. Maar dan is het ook nodig, dat 
zij in stilheid voor God verkeren; dat zij rustig vertrouwend 
wachten op 's Heren hulp. Het lijden is een juk, zwaar om te 
dragen. Maar gelukkig, als de mens dan in zijn jeugdkracht is: 
het best bestand en gewapend tegen rampen en 
tegenspoeden. 

De profeet zegt nu, hoe men het juk moet dragen: stil tot 
God, in de overtuiging, dat van Hem het heil is (Ps. 62:2). 
Vroeg in het leven moeten we deze les leren; niet afleiding 
zoeken voor ons verdriet, maar in stille eenzaamheid dragen 
wat God ons heeft opgelegd; overgegeven ons onderwerpen 
aan de Verhevene, die in Zijn wijs bestel het lijden over ons 
brengt, in de overtuiging, dat er misschien verwachting is. En 
zelfs als de mensen ons zouden beledigen, moeten we hun 
hardvochtig optreden verduren en verdragen in 
zachtmoedigheid. 

Maar hoe is het mogelijk, zo verdraagzaam en geduldig 
en overgegeven te zijn? Vanaf vers 31 wijst de profeet er op, 
God brengt wel leed over een mens, maar het duurt niet altijd. 
Hij verstoot niet in eeuwigheid. Hij is de wijze Heer, die tenslotte 
het heerlijk einde zal doen aanbreken. Zeker, Hij bedroeft, 
brengt in kommer, maar daar tegenover staat Zijn ontferming, 
staan Zijn goedertierenheden. En deze laatste zijn veel talrijker 
dan de bekommeringen, die Hij over ons moet doen komen. 
"Naar de grootheid Zijner goedertierenheden," d.w.z. 
menigvuldig zijn Zijn genadebewijzen. En laat niemand denken, 
dat God "van harte" plaagt en bedroeft. God heeft geen lust in 
kwellen, en schept geen welbehagen in het leed, dat ons 
overkomt. Veeleer doet het Hem pijn, wanneer Hij moet slaan: 
zoals het een vader pijn doet, wanneer hij zijn kinderen moet 
kastijden. En daarom zal 't leed ons nooit overkomen, als het 



42  Gij troost mij 

niet nodig is, maar zal het ook nooit langer duren dan nuttig 
voor ons is. 

De profeet toont nu aan, dat God niet alleen zo doet met 
Zijn volk, maar dat het ook een algemene waarheid is voor alle 
mensen. "Wie zegt iets, hetwelk geschiedt, zo de Heer het niet 
beveelt?" God is de Schepper, de Soevereine; en Zijn raad zal 
bestaan. Geen mens kan iets doen tenzij God het toelaat of het 
hem van God gegeven zij. Geen leed is er ook onder mensen, 
of God ziet en kent het. Uit de mond van de Allerhoogste komt 
dus zowel het kwade als het goede voor de mens, omdat de 
hand van de Almachtige het hem aldus beschikt. Alles gaat 
daarom op Goddelijk bevel. En wat zou een levend mens dan 
klagen? Immers zendt God de bezoekingen niet uit lust tot 
plagen. Waarom zou men dan treuren over Zijn doen? 

Er is maar één reden tot klagen bij de mens. Dat is: hij 
mag klagen over zijn zonden. Een ieder persoonlijk. De mens 
heeft alleen maar met reden te klagen vanwege zijn zonden. 

Maar dan ook moet de mens zich verootmoedigen. Hier 
vinden we de werkelijke inkeer beschreven. De profeet, die 
aldaar persoonlijk heeft gesproken, gaat nu opeens in zijn 
woorden over tot de meervoudsvorm. Hij en zijn volk daarin 
hebben ze gemeenschap - moeten komen tot verootmoediging 
over hun zonden. Niet alleen verenigt de dichter zich met het 
volk in het leed, dat God gezonden heeft, maar hij verenigt zich 
hier ook met het volk in het neerbuigen in boetvaardigheid voor 
Gods aangezicht. Een mens moet zichzelf onderzoeken, zijn 
zonden leren zien en zich verootmoedigen. Maar dat is nog niet 
genoeg. Zijn smart over de zonden moet hem leiden tot breken 
met de zonden. Harten en handen moeten worden opgeheven 
tot God in de hemel.  

En wat er dan beleden moet worden, volgt in vers 42, 
enz.: overtreding, weerspannigheid en zo veel meer, als gevolg 
waarvan God Zijn volk niet had gespaard, niet had vergeven, 
niet had gehoord naar hun gebed. Jesaja heeft eens gezegd: 
"De hand des Heren is wel niet verkort, en Zijn oor is niet zwaar 

 



Gij troost mij  43 

geworden; maar uw ongerechtigheden hebben scheiding 
gemaakt tussen u en God." Hetzelfde zegt hier Jeremia. God 
had het volk vervolgd: als een wreker was Hij achter hen 
aangekomen. En door het strafgericht Gods was het volk nu tot 
een voorwerp van verachting geworden te midden van de 
volkeren. De vijanden sperden hun mond tegen hen open: een 
uiting van leedvermaak. Verderf en verbreking was hun deel 
geworden. 

Dan echter keert de profeet weer terug tot de persoonlijke 
vorm. Het gemeenschappelijk leed had hem getroffen als zijn 
eigen leed. Zijn ogen schreide hij als het ware uit. Rusteloos 
ging alles maar door; er kwam geen ogenblik van verademing. 
Hij zag de vijanden van Israël als zijn vijanden, maar dan 
"zonder oorzaak." Als een vogel werd hij nagejaagd. Ze hadden 
hem in een kuil geworpen; met stenen overdekt. Maar te 
midden van alles zegt hij toch: totdat! Er zou een tijd komen, 
dat het blijken zou, hoe God van de hemel alles aanschouwt en 
ziet. Daarom roept hij van de bodem van de put, waarin de 
vijanden hem zochten teniet te doen, dus uit de diepte van zijn 
lijden en smart, het aangezicht van de Heer aan. Hij riep de 
naam van de Heer aan. Hij wist, dat God zijn stem hoorde en 
Zijn oor niet sloot voor zijn zuchten en roepen. Hij was 
overtuigd, dat God altijd gereed is om te helpen, wanneer er 
een beroep wordt gedaan op Zijn hulp. Had hij hiervoor geen 
zekerheid door het woord van de Heer? Immers Hij had Zelf 
gezegd: "Vrees niet!" 

Nu is de profeet aan het slot van zijn lied gekomen. Neen, 
het was maar niet alleen de smaad en het onrecht, die hem 
waren overkomen, omdat hij tot het volk Israël behoorde en een 
profeet van de Heer was; hij had ook persoonlijk in 
levensgevaar verkeerd. Men had allerlei wraakplannen jegens 
hem gekoesterd, om hem het leven te benemen. Gedeeltelijk 
was er uitvoering aan gegeven. Maar God had zijn leven 
verlost. Hij had de boze gedachten van de vijanden verijdeld. 
En toch: telkens weer vielen ze op hem aan! Daarom eindigt hij 
met een gebed, waarin hij wijst op hun zitten en opstaan; op het 



44  Gij troost mij 

hele doen van de vijanden; op hun spotlied ook. En hij roept 
dan de vergelding van de Heer in over zijn vijanden, die ook de 
vijanden van God waren. Hij was ten volle overtuigd, dat de 
Heer op het hoofd van zijn vijanden zou doen terugkomen al 
wat ze hem hadden aangedaan. Verblinding zou hun deel zijn, 
zodat ze hun verderf tegemoet snelden; "Gods vloek zou over 
hen komen; Gods toorn, zodat ze van onder de hemel zouden 
worden weggedaan. 

Wat een aangrijpend mooi klaaglied is deze derde klacht 
van de grote profeet! (Klaagl. 3). Net als Ezra, Nehemia en 
Daniël roept Jeremia het uit: Ik, ik heb gezondigd. Als het gaat 
om verootmoediging moeten wij ons één maken met de zonde, 
met het kwaad van het geheel. Wie buigt zich in onze tijd voor 
God neer met belijdenis van de schuld van de Gemeente? Wie 
verootmoedigt zich met smart over de toestand onzer 
Vergaderingen en al onze verdeeldheden? Waarom ervaren wij 
in het algemeen zo weinig gebedsverhoringen? Er is 
gemeenschappelijk kwaad, dat gemeenschappelijk, ook 
persoonlijk, beleden en weggedaan moet worden. We moeten 
onze wegen onderzoeken en doorzoeken en weerkeren tot de 
Heer.  

Men spreekt telkens over het gewenste van opwekkingen, 
maar hoe velen van ons hangen aan geld en goed, geven de 
eerste plaats aan eigen belangen en aan die van de hunnen. 
Eerst als die wegen worden veroordeeld, kan het gebed om 
een opwekking worden verhoord. "Keert weder tot Mij," zegt de 
Heer, "en Ik zal tot u weerkeren; en dan zult ge wederom zien 
het onderscheid tussen de rechtvaardige en de goddeloze; 
tussen die, die God dient en die Hem niet dient" (Mal. 3:7 en 
18). Paulus zegt, dat de mannen in alle plaatsen heilige handen 
moeten opheffen zonder toorn en twisting (1 Tim. 2:8). En hij 
merkt op, dat het einddoel van het gebed is: liefde uit een rein 
hart en uit een goed geweten en uit een ongeveinsd geloof. 

God spaart niemand; ook Zijn eigen volk niet. In 
hoofdstuk 1:18 had Jeremia gezegd: "De Heer is rechtvaardig." 
Hij is dit ook jegens Zijn dienstknechten. Nehemia heeft het in 

 



Gij troost mij  45 

zijn gebed uitgesproken, nadat hij het heeft gehad over al de 
moeiten, die de vorsten, priesters en profeten hadden getroffen: 
"Doch Gij zijt rechtvaardig in alles wat ons overkomen is; want 
Gij hebt trouwelijk gehandeld, maar wij hebben goddelooslijk 
gehandeld." Ook Daniël erkent dit in zijn gebed. 

Als we de profeet Jeremia horen spreken, krijgen we ook 
sterk de indruk, dat hij in zijn lijdensweg om van de zonden wil 
een voorbeeld is van onze Heer Jezus Christus, en van het 
getrouwe overblijfsel van Israël, dat evenals Jeremia zijn schuld 
aan God belijdt. "Hoe lang nog?" roept hij daarbij uit. "Wanneer 
zal onze God ons wreken van onze vijanden?" De Psalmen zijn 
vol van dergelijke gebeden, die profetisch spreken over de tijd 
van de grote verdrukking voor de Joden. 

Het is de Geest van Christus, die door al de profeten 
sprak, die we ook in deze klaagliederen telkens horen. De 
Messias maakt Zich één met de zonden van Zijn volk, buigt 
Zich er onder neer en treedt er mee voor God. Als Hij 
Jeruzalem nadert, weent Hij. Zijn tranen waren Hem tot spijs 
dag en nacht (Ps. 42:4). In Klaagliederen 1:12 lezen wij 
woorden, die aan de Man van Smarten herinneren (Jes. 53). In 
hoofdstuk 2:15 en 16 staat iets geschreven over het schudden 
van de hoofden, over het tandenknarsen van de vijanden, dat 
ook Christus deel was volgens Matth. 27:30 en Ps. 22:14. In 
hoofdstuk 3:8 wordt gesproken over het sluiten van Gods oren 
voor Jeremia's gebed, zoals in Ps. 22:3 gezegd wordt van 
Christus: "Ik roep des daags, maar Gij antwoordt niet, en des 
nachts, en Ik heb geen stilte." Wij horen in Psalm 69 de 
Messias zeggen: "Ik ben gezonken in grondeloze modder, waar 
men niet kan staan. . . . Om Uwentwil draag ik versmaadheid, 
en schande heeft Mijn aangezicht bedekt. Ik ben Mijn 
broederen vreemd geworden…Ik heb geweend in het vasten 
Mijner ziel… Zonder oorzaak word Ik gehaat... Ik ben een 
snarenspel dergenen, die sterke drank drinken... Gal hebben zij 
Mij tot Mijn spijs gegeven." En in diezelfde Psalm lezen wij ook 
van het vertrouwen, dat de Messias op Zijn God stelt. God wist, 
dat Hij Zelf zonder schuld was, maar de schulden van het volk 



46  Gij troost mij 

op Zich nam. Daarom werpt Hij Zich op Zijn God en zegt: 
"Verhoor Mij, O Heer!" Maar daarom ook roept Hij de vergelding 
van de Heer in over Zijn vijanden, die de vijanden Gods waren. 

Jeremia is een beeld van Hem, van Wie gezegd wordt: "In 
al hun benauwdheid was Hij benauwd en de engel Zijns 
aangezichts heeft ze behouden; door Zijn liefde en Zijn genade 
heeft Hij ze verlost en Hij nam ze op en Hij droeg ze al de 
dagen van ouds" (Jes. 63:9). En hoe weerspannig Israël ook 
geweest is, nochtans had de Heer Zijn volk lief. 

Zo willen we dan ondanks alles de goedertierenheden 
van de Heer vermelden, de veelvoudige lof van de Heer, en 
instemmen met het woord van Jesaja: "Naar alles, dat de Heer 
ons heeft bewezen, en de grote goedheid aan het huis Israëls, 
die Hij hun bewezen heeft naar Zijn barmhartigheden en naar 
de veelheid Zijner goedertierenheden!" 

 

 

 



Gij troost mij  47 

HOOFDSTUK 5 

 

Het goud verdonkerd 

 

“Hoe is het goud verdonkerd, ontluisterd het goede, fijne 
goud! De heilige stenen zijn weggeworpen op de hoek van elke 
straat. De kinderen van Sion, zo kostbaar, eens opwegend 
tegen gelouterd goud, hoe zijn zij geacht als aarden kruiken, 
het werk van pottenbakkershanden!” Dit is het treffend begin 
van het vierde hoofdstuk van de Klaagliederen. 

De vroegere heerlijkheid van het volk Gods was 
verdwenen; alles was donker. Geen kring bleef gespaard: 
priesters, vorsten, de gewone man uit het volk, allen leden 
onder de gevolgen van zonde en afwijking. Zegt niet de 
Spreukendichter: "Wie God verlaat, heeft smart op smart te 
vrezen!" En als we God verlaten, doen we niet alleen onszelf 
leed, maar ook anderen. We oefenen invloed uit, als we iets 
goeds verrichten, maar niet minder, als we kwaad doen. 
Daarom is het gaan van eigen wegen zo schadelijk. 

In Psalm 30:11 lezen we: “Mijn rouwklacht hebt Gij 
veranderd in een reidans, mijn rouwkleed hebt Gij losgemaakt, 
met vreugde mij omgord”. Hier is het andersom. Vandaar de 
klacht: “Hoe is het goud verdonkerd”! Deze verandering ligt niet 
aan God, maar aan de mens. Israël had zulke grote en heerlijke 
zegeningen. Denken we maar aan de tijd van David en Salomo. 
En nu - God was verlaten! Vandaar smart op smart. Vandaar 
klaaglied op klaaglied. Tenslotte zien we dit geopenbaard op 
Golgotha. De mens had een paradijs ontvangen, en daar stierf 
de zondeloze Zoon des mensen aan het vloekhout; daar moest 
Hij de beker ledigen, gevuld met de toorn Gods over de zonde. 



48  Gij troost mij 

Maar laten we nu ons hoofdstuk overzien. Jeruzalem, het 
voorwerp van Gods liefde, was verwoest; was geoordeeld 
wegens haar zonde. De profeet had alles mee doorgemaakt. 
Zijn hart was diep bedroefd geworden. Het leed had hij gevoeld 
als zijn persoonlijk leed, en hij had uitgeroepen: “Ach dat mijn 
hoofd water ware, en mijn oog een bron van tranen, dat ik dag 
en nacht kon bewenen de verslagenen van de dochter mijns 
volks” (Jer. 9:1). 

Wat zou de profeet nu doen? In Zijn bittere klacht zich 
afwenden van zijn God? Nee, hij wist het: God slaat niet om te 
bedroeven; dat zou niet in overeenstemming zijn met Zijn 
natuur, die liefde is; Hij slaat om te helen. Dááraan klampt hij 
zich vast. “Het zijn de gunstbewijzen des HEREN, dat wij niet 
omgekomen zijn, want zijn barmhartigheden houden niet op, 
elke morgen zijn zij nieuw, groot is uw trouw!” (3:22, 23). In ons 
hoofdstuk gaat het echter niet over de tijdelijke ellende van het 
volk van Juda en Jeruzalem, maar om hun droeve staat, als 
van God afgeweken, als niet langer een getuigenis voor Hem 
op aarde. Daarom is het leed, in deze vierde klaagzang 
uitgedrukt, van een diep-geestelijke betekenis. 

Hoe stonden heden en verleden met elkaar in schril 
contrast! Wat een genade was in de vervlogen tijden jegens het 
volk Gods geopenbaard en erdoor tot uitdrukking gekomen. En 
nu, helaas, tot welk een val waren zij gekomen! 

Sinds Eva haar hand uitstrekte om het door God 
verbodene te nemen, wordt elke bedeling gekenmerkt door de 
gevallen staat van de mens. “Maar de mens met al zijn praal 
houdt geen stand; hij is gelijk aan de beesten, die vergaan” (Ps. 
49:13). Van Adam tot Noach, van Noach tot Abraham, van 
Abraham tot Christus - overal en steeds dezelfde verkeerde 
openbaring en een toenemende boze uiting van het 
ongeneeslijk hart van de mens. Het einde is, dat men zich 
vergrijpt aan de Levensvorst! 

De profeet begint dit hoofdstuk, evenals het eerste en het 
tweede, met het kenmerkend klaagwoord: "Ach hoe!" En dan 

 



Gij troost mij  49 

beklaagt hij allereerst het droeve lot van de kinderen van Sion, 
de bewoners van Jeruzalem. Hij begint met hun het vroegere 
voor ogen te stellen: het was alles goud, het waren kostbare 
stenen. Het gebruik van goud en fijn goud en stenen is hier 
namelijk als beeldspraak bedoeld. Het gaat dus niet om het 
goud van de tempel, of de bouwstenen er van; het gaat om de 
kinderen van Sion, door Zacharia met de naam "kroonstenen," 
edelstenen, genoemd. 

Wat is er nu met deze "kostelijke" kinderen gebeurd? 
Helaas, het goud is verdonkerd, heeft zijn glans verloren; de 
edelgesteenten zijn als waardeloze voorwerpen op de hoeken 
van de straten neergeworpen, zoals men aarden 
pottenbakkerswerk wegwerpt. 

De toestand van stad en volk was zo ontzettend, dat de 
moeders hun moederlijk gevoel tegenover hun kinderen hadden 
verloren. Vraatzuchtige dieren - voor zeekalveren moet hier 
gelezen worden jakhalzen - zogen nog hun welpen, maar de 
moeders in Juda onthielden het voedsel haar kinderen. De 
moeders waren als de struisvogels in de woestijn, wreed en 
zonder mededogen. Bekend is, dat de struis behalve de eieren, 
die zij in het nest legt, er ook op haar tochten om voedsel te 
zoeken verscheidene buiten legt, waarom zij zich hoegenaamd 
niet bekommert, en dat zij, als zij bemerkt, dat het nest tijdens 
haar afwezigheid is aangeroerd, het geheel in de steek laat. 
Ook laat zij haar jongen zelf voedsel zoeken, en ze is ze daarbij 
in het geheel niet behulpzaam. Tot deze zorgeloosheid en 
hardheid waren de moeders van Juda vervallen. De kinderen 
schreeuwden om brood, maar er was niemand, die hun te eten 
gaf. De tong van het zoogkind kleefde van dorst aan zijn 
gehemelte. 

Hoe droevig is het, wanneer in de Gemeente van God de 
lammeren vergeten worden; in de gemeenten van God moeten 
de jonggeborenen worden verzorgd en gevoed met het voor 
hen nodige voedsel. Helaas, het is dikwijls zo anders! De 
jonggeborenen worden dan vergeten, en het getuigenis lijdt er 
schade door! 



50  Gij troost mij 

Maar waarom waren die moeders eigenlijk zo harteloos, 
zo zorgeloos? Het was vanwege de algemene toestand in stad 
en land. Er heerste in het belegerde Jeruzalem hongersnood. 
Die eertijds lekkernijen aten, bezweken nu van honger op de 
straten. Die tevoren op karmozijnen kussens gedragen werden, 
kropen nu naar een mesthoop, om er nog iets eetbaars te 
vinden. Het kwam zelfs voor, blijkens vers 10, dat vrouwen hun 
eigen kinderen hadden gekookt en opgegeten (zie ook 
hoofdstuk 2:20). Herinnert ons dit niet aan de dagen van Joram, 
toen de koning, wandelend op de muur van de stad, door een 
vrouw werd aangesproken, die tot hem zei: “Deze vrouw heeft 
tot mij gezegd: geef uw zoon, dat wij hem vandaag eten; dan 
zullen wij mijn zoon morgen eten. Wij hebben dus mijn zoon 
gekookt en hem opgegeten. Maar toen ik de volgende dag tot 
haar zeide: Geef nu uw zoon, dat wij hem eten, had zij haar 
zoon verborgen. Zodra nu de koning de woorden van de vrouw 
hoorde, scheurde hij zijn klederen”. Is het wonder? En hier was 
het geen uitzondering als bij Joram, maar de vervulling van 
Jeremia's profetie van jaren tevoren: “Ik zal deze stad maken 
tot een voorwerp van ontzetting en tot een aanfluiting; ieder die 
erlangs gaat, zal zich ontzetten en fluiten om al haar slagen. 
Ook zal Ik hen het vlees van hun zonen en hun dochters doen 
eten, zij zullen elkanders vlees eten in de benardheid en 
benauwdheid, waarmede hen hun vijanden en wie hen naar het 
leven staan, benauwen zullen” (Jer. 19:9).  

Het is merkwaardig, dat deze vrouwen barmhartig worden 
genoemd. De bedoeling zal wel zijn als tegenstelling. 
Teerhartige vrouwen, met moederlijk gevoel, vervielen tot zulke 
vreselijke daden. Hoe ontzettend moet toch wel de 
hongersnood in Jeruzalem zijn geweest! 

Nu wijst de profeet op de oorzaak van het donker worden 
van het goud. De zonde van Jeruzalem was groter dan die van 
Sodom, en Jeruzalem kende Gods wil, maar het deed er niet 
naar. Zou God dan, die Sodom in een ogenblik omkeerde, 
zonder dat mensenhanden er iets aan deden, Jeruzalem 
sparen? Het ging nu wel langzamer: niet opeens kwam de straf, 

 



Gij troost mij  51 

maar geleidelijk; door gebrek, wegkwijning en hongersnood. 
Maar dit was vreselijker dan een plotseling verderf. Wat droevig 
lot van de eens zo heerlijke stad! Maar het was verdiend; want 
de verantwoordelijkheid was groter en de overtreding zwaarder 
dan van Sodom. Hoe falen zij, die het meeste zegen 
ontvangen, dikwijls het meest! En als het hoogste door het 
verderf wordt aangetast, hoe groot is dan het verderf! De Heer 
Jezus heeft tot Israël gezegd: “Want als in Sodom de krachten 
waren gebeurd die in u zijn gebeurd, het zou tot op heden zijn 
gebleven. Ik zeg u evenwel, dat het voor het land van Sodom 
draaglijker zal zijn in de dag van het oordeel dan voor u”. Hoe 
ernstig spreekt dit alles tot de Christenheid! Hoe is ook hier het 
goud verdonkerd door eigen schuld en ongerechtigheid, en hoe 
vreselijk zal het oordeel zijn! (2 Thess. 2:12 en 13; Openb. 
3:16). 

Nadat nu de profeet over de ongerechtigheid en zonde 
van Jeruzalem zo ernstig heeft gesproken, schildert hij nog 
afzonderlijk de toestand van de aanzienlijken, die door hun 
hoge plaats een afzonderlijke kring vormden. Wat zagen zij er 
vroeger welgedaan uit; met wangen van melk en bloed! Maar 
nu - hun uitzicht was donkerder dan het zwart. Zij zagen er zo 
vervallen uit, dat men ze niet herkende op de straten: ze waren 
vel over been! En die van hen in de strijd de dood vonden, 
waren nog gelukkiger dan zij, die aan de honger waren 
prijsgegeven. Door het zwaard werden ze in een ogenblik 
doorboord; maar het zwaard van de honger was veel scherper; 
langzaamaan kwijnde men weg onder grote smarten. 

Eigenlijk staat er in vers 7 in plaats van edelstenen 
"Nazireeërs". We weten uit Numeri 6, wat een Nazireeër was; 
een afgezonderde. Welnu, dit woord wordt hier gebruikt om er 
aan te herinneren, dat het hele volk een voor God afgezonderd 
volk was, zoals alle Christenen afgezonderd zijn van de wereld, 
om niet meer aan de wereld gelijkvormig te zijn. Helaas, hoe 
groot was het verval onder de Joden! De aanzienlijken waren 
eens reiner dan sneeuw; maar nu - zegt de profeet - is hun 



52  Gij troost mij 

gedaante verduisterd van zwartheid. Hoe vaak komt onder het 
volk van God zulk een achteruitgang, zulk een diep verval voor! 

Het was alles een gevolg van de toorn van de Heer. De 
volle ontlading was over Juda gekomen. Een vuur was 
aangestoken, dat Sions fundamenten had verteerd. Het was 
niet om te geloven, noch door koningen noch door onderdanen, 
dat de tegenpartijder en vijand van Gods volk tot die poorten 
van Jeruzalem zou ingaan! Immers, hadden niet vroeger de 
heidenen, de volken, van de macht van Jahweh gehoord? En 
had het niet op hen de indruk gemaakt, alsof Jeruzalem 
onaantastbaar was? Echter, het ongelooflijke was gebeurd! 

En wel kwam het van God, maar het was vanwege de 
zonden van de profeten en de misdaden van de priesters. Ze 
waren bondgenoten in het kwaad geweest; ze hadden het 
bloed van rechtvaardigen vergoten. Spanden de profeten en 
priesters op een keer niet samen tegen Jeremia? (Jer. 26). Was 
er maar één man geweest, die recht deed, en die de waarheid 
zocht in Jeruzalem, God zou hem genadig zijn geweest, - had 
Jeremia gezegd (Jer. 5:1). Maar het schijnt, dat al de 
rechtvaardigen door de profeten en priesters waren verjaagd. 
Zij dwaalden rond op de straten, met bloed bevlekt, zodat men 
hun kleren niet kon aanraken. In de brief aan de Hebreeën 
wordt gezegd van de geloofsgetuigen, die wreed werden 
vervolgd: “En anderen ondergingen de beproeving van 
bespottingen en geselingen; ja zelfs van boeien en 
gevangenschap. Zij werden gestenigd, in stukken gezaagd, 
verzocht, met het zwaard vermoord, zij liepen rond in 
schapevachten, in geitevellen, leden gebrek, werden verdrukt, 
mishandeld - de wereld was hen niet waard - zij dwaalden rond 
in woestijnen, bergen, spelonken en de holen van de aarde” 
(Hebr. 11:36-38). De rechtvaardigen werden als melaatsen 
geschuwd: "Wijkt, wijkt!" zo riep men tot hen. En ze zijn 
weggevlucht, weggezworven; men duldde ze niet in de heilige 
stad. Maar ook de heidenen (volken) wilden zulke vromen niet 
in hun midden hebben. Hoe trad hier voor hen het woord van 

 



Gij troost mij  53 

Mozes in vervulling, dat ze nergens rust zouden vinden, en dat 
de Heer ze een bevend hart zou geven! (Deut. 28:65). 

Het zestiende vers staat niet in verband met hetgeen 
voorafgaat. De profeet keert terug naar hetgeen hij in vers 11 
heeft gezegd. Het aangezicht van de Heer had Juda verstrooid; 
Hij zag het volk niet meer aan. Dat bleek wel duidelijk, omdat 
de vijanden het aangezicht van de priesters niet hadden 
geëerd, en de ouden geen genade bewezen. Was er maar hulp 
van anderen gekomen! Maar alle beloften waren ijdel gebleken. 
Farao's leger, dat ter hulp was uitgetrokken, was weergekeerd; 
de koning van Egypte had de gezette tijd laten voorbijgaan. 
(Jer. 37:5-7; 46:17). Tot het laatst toe hadden Zedekia en zijn 
ministers op de hulp van Farao gerekend. Maar wie op Egypte 
rekende, rekende op een riet, dat de hand doorboort (Jes. 36:6; 
Ezech. 29:6 en 7). Nee, niemand kon ontsnappen aan het 
spiedend oog van de Babyloniers; de gangen werden 
nagegaan, zodat men zich op straat niet durfde vertonen; de 
vervolgers waren sneller dan de arenden des hemels; ze 
achterjaagden ze op de bergen, en in de vlakten legden ze 
lagen. De koning, hier genoemd de "adem onzer neuzen," de 
gezalfde des Heren, die trachtte te ontvluchten, werd in een val 
gelokt. Edom had zich verblijd over de ellende van Juda, maar 
eens zou Edom zelf de beker van het oordeel hebben te 
drinken! 

Dit vierde klaaglied, zo in-droevig, omdat Juda en 
Jeruzalem hadden moeten drinken uit de beker van de wijn van 
Gods grimmigheid, eindigt met een troostwoord! “Uw 
ongerechtigheid, o dochter van Sion, heeft een einde”. 

Nee, van Edom kon dit niet worden gezegd. Als de 
rechtvaardige nauwelijks behouden wordt, waar zal dan de 
goddeloze en zondaar verschijnen? Edom zou worden bezocht, 
en de zonden van Edom worden ontdekt (Jer. 49:20). 

Nu triomfeerden de vijanden, maar de rollen zouden 
worden omgekeerd ! Voor de dochter Sions was er hoop: zij 



54  Gij troost mij 

zou haar kinderen terugzien en de ballingschap zou voor hen 
wijken! 

Is het niet altijd het doen van de Heer, om, na de 
handhaving van het recht, weer genadig te zijn? Het einde van 
de Heer toont ons, dat de Heer zeer barmhartig is en een 
Ontfermer! 

 

 

 



Gij troost mij  55 

HOOFDSTUK 6 

 

Gemeenschappelijk leed 

 

Het gehele vijfde hoofdstuk van de Klaagliederen heeft de 
vorm van een gebed. 

Het onderscheidt zich van de eerste vier hoofdstukken 
hierin, dat het er niet in gaat over de ondergang van Jeruzalem, 
zoals in het eerste, tweede en vierde hoofdstuk, en ook niet om 
persoonlijk leed, zoals dit zo treffend uitkomt in het derde. In dit 
vijfde hoofdstuk wordt God gemeenschappelijk aangeroepen. 
Het is niet de profeet, die alléén bidt, maar hij maakt zich één 
met allen, die het van God verwachten. En nu is het 
merkwaardig, te zien, waarmee de harten van allen zich 
bezighouden. 

Eigenlijk zouden we aan het slot van dit boekje een 
klaaglied verwachten in de zin van een dodenzang. Maar het 
tegendeel is het geval. Hoewel de harten vol droefheid zijn, is 
er toch hoop. Het woord van David staat voor de aandacht: 
“Barmhartig en genadig is de HERE, lankmoedig en rijk aan 
goedertierenheid; niet altoos blijft Hij twisten, niet eeuwig zal Hij 
toornen”. Rabbi Akiba heeft eens gezegd: "Verblijdt u; Hij, die 
de bedreigingen volvoert, vervult de beloften." Eerst wordt in 
het gebed Jahweh aangesproken, opdat Hij zou gedenken alles 
wat over Zijn volk gekomen was (vs. 1). Dan wordt een 
uitvoerige beschrijving gegeven van het verschrikkelijk, 
gemeenschappelijk lijden (vs. 2-18). En tenslotte wordt 
vertrouwend gebeden om ontferming en uitredding (vs. 19-22). 

 



56  Gij troost mij 

Niettegenstaande alle ellende, over Juda gekomen, en 
trots het feit, dat de toorn des Heren zich uitstortte over 
Jeruzalem, is bij de wenende profeet en zijn mede-bedroefden 
het geloof in Jahweh gebleven. Wat er ook was gebeurt, hoe 
gesmaad en vernederd het volk ook was, de Verbondsgod was 
Dezelfde gebleven. Hij was niet veranderd. Hij zou en kon Zijn 
volk niet vergeten. 

Vandaar het woord: "Gedenk", dat we zo dikwijls in de 
Schrift vinden en waarmede dit hoofdstuk aanvangt. Het 
spreekt van vertrouwen en verwachting. "Gedenk aan mijn 
ellende en ballingschap," had de profeet vroeger uitgeroepen. 
(3:19). Maar nu bidt hij, zich één makend met het volk, dat met 
hem zich verootmoedigt: “Gedenk, HERE, wat ons is 
overkomen; zie toch; aanschouw onze smaad”. Nu horen we 
een gezamenlijk klagen over de droeve toestand; waarin het 
erfdeel van de Heer zich bevond, en een gezamenlijk pleiten op 
de genade des Heren. Had God niet gesproken: “Want Ik zal 
niet altoos twisten noch voor eeuwig toornig zijn”? (Jes. 57:16). 
Had Jeremia niet zelf tot het zondige Israël gezegd: “Keer 
weder, Afkerigheid, Israël, luidt het woord des HEREN, Ik zal u 
niet donker aanzien, want Ik ben genadig, luidt het woord des 
HEREN, Ik zal niet altoos blijven toornen” (Jer. 3:12). 

De schildering van het leed geldt in de eerste plaats voor 
het land Kanaän. “Ons erfdeel is vervallen aan vreemden, onze 
huizen aan vreemdelingen. Wezen zijn wij geworden, 
vaderloos, onze moeders werden als weduwen”. Het land Juda 
was in het bezit van vreemden gevallen; uit de eigen woningen 
was men verdreven, en vreemdelingen huisden er in. Er was 
een geslacht opgevoed, dat de vaderzorg moest missen. Hoe 
vele mannen waren gesneuveld, of als ballingen weggevoerd! 
Daarom staat er niet van de moeders; ze zijn weduwen, maar 
ze zijn als weduwen. Van velen wist men niet, of hun mannen 
misschien nog terug zouden keren. Maar onbeschermd waren 
de moeders achtergebleven. 

De inwoners van Juda waren voorts beroofd van de 
noodzakelijkste dingen. De eenvoudigste levensbehoeften 

 



Gij troost mij  57 

moesten ze voor goed geld kopen: drinkwater, dat ze vroeger 
zo maar voor het halen hadden uit bakken en bronnen; 
brandhout, dat ze vroeger van eigen grond om niet hadden. En 
dát niet alleen: ze werden achtervolgd en rusteloos verdrukt. 
“Wij worden op de nek gezeten door onze vervolgers, wij 
zwoegen, maar rust gunt men ons niet”. Al zouden we hier bij 
degenen, die in het land gebleven waren, niet mogen denken 
aan rechtstreekse vervolgingen, die toen plaats vonden, zo 
moet er toch gedacht worden aan allerlei kwellingen en 
plagerijen, die het deel waren van de achtergeblevenen. Men 
matte ze af. Men maakte ze het leven moeilijk. Men dwong ze 
tot zware, rusteloze arbeid. 

En wat was nu het gevolg? Ze hadden Egypte de hand 
gereikt én Assyrië om met brood verzadigd te worden! Naar alle 
kanten hadden zij zich gewend om hulp en uitkomst. 

Maar was het onverdiend wat hun overkwam? Waren zij 
onschuldige slachtoffers van hun vaders, die gezondigd hadden 
en wier ongerechtigheden zij droegen? Nee. Wel wijzen ze op 
de zonden van hun vaders, die niet meer waren. Maar meer om 
aan te tonen het feit, dat het geslacht van thans leed onder de 
zonde van de vaders. Maar blijkens vers zestien erkennen zij 
zelf schuldig te zijn: “wee ons, dat wij gezondigd hebben”! 

Knechten, ambtenaren van de Chaldeeën, heersten over 
hen. Harder dan hun vorsten onderdrukten zij de Joden. En wie 
kon hen uit hun geweld rukken? De kleinere despoten zijn erger 
dan de grote! Vanwege het wanbeheer van deze mensen 
hadden de Bedoeïenen - het zwaard van de woestijn - vrij spel. 
Met gevaar van hun leven moesten de overgeblevenen de 
oogst binnenhalen, althans de weinigen onder hen, die nog een 
stukje grond bezaten. 

Het gevolg van deze droeve omstandigheden was: 
vreselijke hongersnood. Het tiende vers luidt: “Onze huid gloeit 
als een oven door de brand van de honger”. Men zou zeggen: 
dit alles moet toch invloed hebben uitgeoefend ten goede op 
aller zedelijk leven. Maar het omgekeerde was het geval. Tijden 



58  Gij troost mij 

van duisternis en lijden voeren veelal tot brooddronkenheid, 
vermaakzucht en toegeven aan wellust! De overheersers 
gebruikten dit om toe te geven aan allerlei uitspattingen. De 
vrouwen en meisjes waren in Jeruzalem niet meer veilig; We 
lezen, dat de vrouwen in Sion werden verkracht, en de jonge 
dochters in de steden van Juda. 

De overheersers hadden in geen enkel opzicht 
medelijden; zij handelden als echte dwingelanden. Mannen van 
aanzien, die overgebleven waren, behandelden ze als 
misdadigers en hingen ze op. Voor de oudsten, in Israël nog in 
ere, hadden ze geen eerbied. De jongelingen deden ze 
slavenwerk verrichten, en knapen, die nog niet beschikten over 
volle mannenkracht, werden geprest tot zulk een zware dienst, 
dat zij onder de last van het hout struikelden en vielen. Was het 
wonder, dat alle vreugde verstomde? De ouden dachten er niet 
over, om met blijdschap in de poort recht te spreken. De jeugd 
liet geen snarenspel horen. Allen hadden een treurig hart. En 
de blijde koren waren veranderd in zangen van rouw. 

Waar is de vroegere glorie gebleven? De kroon is van het 
hoofd gevallen. Het hart is zonder moed, is ziek. De ogen 
hebben zich met tranen gevuld. O, die verlatenheid van de berg 
Sion! Er was geen plaats meer van godsverering. Waar vroeger 
de stammen met blijdschap opgingen, om de naam van de 
Heer te danken (Ps. 122:4), liepen nu de vossen. Het woord 
van Micha werd vervuld: “Daarom zal om uwentwil Sion als een 
akker worden omgeploegd, en Jeruzalem zal worden tot 
steenhopen, ja de tempelberg tot woudhoogten” (Micha 3:12). 
Om uwentwil! Ja, dat wordt in dit verootmoedigingsgebed 
rondweg erkend. Het was om hun zonden, dat al deze ellende 
over hen was gekomen. . 

Maar nu wendt zich, door de tranen heen, het oog naar 
boven, naar de "Eeuwig-Getrouwe." "Gedenk, Jahweh", hadden 
ze in het begin uitgesproken. En nu bidden ze: “Gij, HERE, 
zetelt tot in eeuwigheid, uw troon staat van geslacht tot 
geslacht. Waarom zoudt Gij ons voor altoos vergeten, ons 
verlaten tot in lengte van dagen? Breng ons, HERE, tot U 

 



Gij troost mij  59 

weder, dan zullen wij wederkeren. Vernieuw onze dagen gelijk 
van ouds! Of zoudt Gij ons geheel en al verwerpen? Zoudt Gij 
al te zwaar tegen ons toornen?” 

Meer dan Sion is Israëls God, Wiens troon vaststaat en 
de eeuwen verduurt. Die niet ganselijk verwerpt, of in Zijn 
verbolgenheid verdoet. Die de verlatenheid niet te lang zal laten 
duren, en het werk Zijner handen niet laat varen. Ja, er is hoop 
op herstel, niet als men denkt aan zichzelf, maar als men het 
oog richt op de God van de beloften, die onberouwelijk zijn. 

Maar daarvoor moest God Zelf ingrijpen en de vroegere 
verhouding tussen Hem en Zijn volk vernieuwen; de dagen als 
vanouds moesten weer terugkomen; het stoffelijk; het nationaal 
herstel. Dan zou het klaaglied: "Onze rei is in treurigheid 
veranderd!" in een lofzang worden omgekeerd. “Mijn rouwklacht 
hebt Gij veranderd in een reidans" (Ps. 30:12). 

Zo zeker als de straf moet komen, zo zeker ook komt het 
herstel. God spaart Zijn volk niet. Het gericht begint van Zijn 
huis. Maar hoe ook, de rechtvaardige zal nochtans niet 
omkomen. “De naam des HEREN is een sterke toren; de 
rechtvaardige ijlt daarheen en is onaantastbaar”.  

Als de verdrukte in Psalm 102, overstelpt van droefheid; 
zijn klacht uitstort voor het aangezicht van de Heer, zich voelt 
als een eenzame en zich bukt onder de grote toorn van de 
Heer, roept Hij opeens uit: "Maar Gij, o HERE, troont voor 
eeuwig, uw naam blijft van geslacht tot geslacht". In Jeremia's 
klaaglied wordt over de troon gesproken, die van geslacht tot 
geslacht blijft. Hier in deze psalm over de gedachtenis of de 
naam van de Heer. Hoe mooi wordt dit voor ons, wanneer wij er 
aan denken, dat in deze psalm de Heer Jezus spreekt, die om 
de zonden van Zijn volk onder Gods toorn is geweest. Gods 
trouw blijft. Hij zal opstaan en Zich ontfermen! Maar - het is 
alles met het oog op Christus!  

 



60  Gij troost mij 

In Jesaja 12 zegt de profeet: “Ik loof U, HERE, omdat Gij 
toornig op mij zijt geweest; uw toorn heeft zich afgewend en Gij 
vertroost mij… …Juicht en jubelt, inwoners van Sion, want 
groot in uw midden is de Heilige Israëls”. 

In Jesaja 26 lezen we: “Te dien dage zal in het land Juda 
dit lied gezongen worden: Wij hebben een sterke stad; Hij stelt 
heil tot muren en voorwal. Opent de poorten, opdat een 
rechtvaardig volk binnenga, dat zijn trouw bewaart… 
…Vertrouwt op de HERE voor immer, want de HERE HERE is 
een eeuwige rots”. 

We willen onze beschouwing over de Klaagliederen 
eindigen met een paar profetische woorden, die over de 
heerlijke belofte van Israëls herstel spreken. “In die dagen en te 
dien tijde, luidt het woord des HEREN, zal de ongerechtigheid 
van Israel gezocht worden, maar zij is er niet, en de zonden van 
Juda, maar zij zijn niet te vinden; want Ik zal vergeving 
schenken aan wie Ik doe overblijven” (Jer. 50:20). “Wie is een 
God als Gij, die de ongerechtigheid vergeeft en de overtreding 
van het overblijfsel van zijn erfdeel voorbijgaat, die zijn toorn 
niet voor eeuwig behoudt, maar een welbehagen heeft in 
goedertierenheid” (Micha 7:18). “Want de genadegaven en de 
roeping van God zijn onberouwelijk” (Rom. 11:29). 

En we willen voor onszelf op onze weg gesterkt worden 
door de gedachte, die ook Jona bezig hield in het binnenste van 
de vis: "Het heil is des Heren," door de gedachte van Jeremia in 
zijn derde klaagzang te midden van het leed: 

“Dit zal ik mij te binnen brengen, daarom zal ik hopen: Het 
zijn de gunstbewijzen des HEREN, dat wij niet omgekomen zijn, 
want zijn barmhartigheden houden niet op, elke morgen zijn zij 
nieuw, groot is uw trouw! Mijn ziel zegt: Mijn deel is de HERE, 
daarom zal ik op Hem hopen. Goed is de HERE voor wie Hem 
verwachten, voor de ziel die Hem zoekt; goed is het, in stilheid 
te wachten op het HEIL DES HEREN”. 

 

 


	INLEIDING
	DE KLAAGLIEDEREN
	HOOFDSTUK 1
	Hoe zit de stad zo eenzaam!

	HOOFDSTUK 2
	Lijden en lankmoedigheid

	HOOFDSTUK 3
	Jeruzalem onder Gods toorn

	HOOFDSTUK 4
	Persoonlijk leed

	HOOFDSTUK 5
	Het goud verdonkerd

	HOOFDSTUK 6
	Gemeenschappelijk leed


