
De geboortedag van Yeshua 
 

.dvd ryib ]vdah xy>mh avh alh ,vyh ,k l  dly iy>vm yk  
 “Ki Moshi’a yuled lachem haYom halo hu haMashiach haAdon b’ir David! - U is heden de 
Heiland geboren, namelijk de Mashiach, de Heer, in de stad van David!" (Lucas 2:11). Een 
klein woordje in het overbekende kerstverhaal ontglipt meestal aan de oplettendheid van de 

lezer: ,vyh haYom - heden! Het zou goed zijn, als we daar even bij stil zouden staan. Dit 

woordje "heden" is namelijk mede bepalend voor onze eigen toekomst, ons eigen leven! Dus 
wat wordt met "heden" eigenlijk bedoeld? In ieder geval beslist niet 25 december, de dag 
waarop de christenen de geboorte van Yeshua in de stal van Beit Lechem herdenken. "O 
nee?" zult u nu denken, "hoe dat zo?" - Wel, Yeshua is namelijk niet op 25 december van het 
jaar 1 geboren, maar eind september van het jaar 6 vóór de gewone jaartelling. De foutieve 
berekening van Dionysius heeft de verkeerde jaartelling veroorzaakt, maar voor het bewust 
onjuiste vastleggen van de geboortedag des Heren als algemene christelijke feestdag was 
echter iemand anders verantwoordelijk: namelijk keizer Constantijn, die het vroege 
christendom met het Romeinse heidendom vermengde, waaruit uiteindelijk de rooms-
katholieke kerk ontstond. Door zijn verering van de zonnegod verklaarde hij in het jaar 321 
n.C. de zondag tot rustdag in plaats van de Shabat, en dit heeft ertoe geleid dat men kerstmis 
op 25 december, het feest van de zonnegod ging vieren en daarmee rukte deze Romeinse 
keizer de Joodse Messias Yeshua niet alleen los van het Joodse volk om de Gemeente 
daardoor haar oorspronkelijke Joodse identiteit te ontnemen, maar hij koppelde de geboorte 
van Jezus Christus nu ook nog aan het door de Romeinen gevierde populaire feest van “Sol 
invictus” [de onoverwinnelijke zon)! 
 

Kerstfeest van heidense oorsprong 
 

De dag waarop sindsdien de christenen van de meeste denominaties 
wereldwijd de geboorte van Jezus Christus herdenken, 25 december, is 
echter niet alleen bij de Romeinen en Grieken een afgodisch feest van 
bijgeloof geweest, maar van oudsher verjoegen ook de Germanen, de 
Vikingen en de Kelten dan de boze geesten en vierden rond de 25e december 
het feest van de terugkeer van het licht, het zogenaamde midwinter- of 
joelfeest. Doordat keizer Constantijn de geboortedag van Christus op de 25e 
december vastlegde, versmolt rond het jaar 381 ook in de gekerstende 
Noord-Europese landen het heidense feest van het licht met het christelijke 
feest van het licht en van de vrede. Zo maakte de rooms-katholieke kerk op 

deze manier handig gebruik van de enorme populariteit van het joelfeest om het christendom 
verder onder de heidenen te verspreiden. Door o.a. Johannes 1:9 aan te halen: “Het 
waarachtige licht, dat ieder mens verlicht, was komende in de wereld” en deze tekst over de 
geboorte van Jezus Christus te combineren met Johannes 8:12, waarin Hij zelf zegt: “Ik ben 
het Licht der wereld” was de link gelegd naar het joelfeest, want ook in dit Germaanse 
midwinterfeest staat het licht centraal. Dan staat immers de zon op het laagste punt en is de 
langste nacht overwonnen. Het licht keert weer terug en de dagen zullen weer langer worden. 
De zon keert zich van de duisternis weer naar het licht en de mensen geven elkaar op die dag 
cadeautjes, want de zonnegod is geboren! Ook hebben van oudsher allerlei boomrituelen 
tijdens het midwinterfeest plaatsgevonden. Zo werd de levensboom met blinkende ballen 
versierd. Volgens het oude bijgeloof bezaten deze heksenballen namelijk met hun blinkende 
uitstraling een onheil en heksen afwerende kracht en ook de talrijke boze geesten zouden 
erdoor gehypnotiseerd raken en dan in de ballen gevangen worden. Sommige oervolken 
hingen slingers in de levensboom om de boomgeest mild te stemmen. En zo komen ook de 
kerstballen en de kerstslingers evenals de kerstboom voort uit bijgeloof en de tradities van het 
joelfeest! Hierin vindt ook de kerstman zijn oorsprong. In de noordpoolgebieden en in 
Scandinavië vereerde men de tussen hemel en aarde reizende god Odin, die vaak in 



gezelschap van rendieren werd afgebeeld. Ze kwamen via de rookgaten [schoorstenen] de 
huizen binnen. Om hen gunstig te stemmen legde men ’s nachts voedsel voor hen neer. Veel 
kerstgebruiken komen dus voort uit puur bijgeloof en afgoderij. Daarom is het haast 
onbegrijpelijk dat de meeste christenen hier geen kwaad in zien. Ook al is men christen en 
viert men de geboorte van de Heiland, maar toch blijft men bijzonder hardnekkig vasthouden 
aan de heidense tradities en zo is het dus eigenlijk niet echt verwonderlijk dat tot de dag van 
vandaag in de Scandinavische landen het kerstfeest nog steeds zijn oorspronkelijke naam 
draagt: joel! Daar schrijft men het wel als jul, maar alleen in Denemarken spreekt men het uit 
als joel, terwijl men in Zweden en Noorwegen juul zegt. Ook in ons land komen veel oude 
boerengebruiken met de rituelen van de oude religie overeen. Al vele eeuwen lang ging het 
vieren van de heidense vruchtbaarheidsfeesten gepaard met het opsmukken en vereren van 
de bomen. Dit gebruik vinden we vandaag de dag niet alleen terug in het opsmukken van de 
kerstboom, maar ook de meiboom op het dorpsplein en niet te vergeten de versierde 
paastakjes. De boom zorgde als symbool voor de vruchtbaarheid ervoor, dat het vee zich 
vermenigvuldigde en de vrouwen werden gezegend met kinderen. Deze boomrituelen zoals 
de kerstbomen in de kerk zijn echter een gruwel in de ogen van Adonai, want reeds in 
TeNaCH [het z.g. Oude Testament], waarschuwt de profeet Yir'm’yahu [Jeremia] voor deze 
heidense praktijken: “Zo zegt de Eeuwige: Gewent u niet aan de weg der volken en schrikt niet 
voor de tekenen aan de hemel, omdat de volken daarvoor schrikken. Want de handelwijze der 
volken, die is nietigheid: want als een stuk hout heeft men het uit het woud gehakt, arbeid van 
werkmanshanden met de bijl, met zilver en goud siert men het op, met spijkers en hamers 
maakt men het vast, zodat het niet waggelt” (vhymry  Yir’m'yahu [Jeremia] 10:2-4). - Helaas 

hebben de protestanten deze en andere heidense praktijken, die toen de rooms-katholieke 
kerk zijn binnengeslopen, ook na de reformatie laten voortbestaan. Niet alleen wat de rituelen 
en tradities betreft, maar vooral de datum waarop het gevierd wordt. Het joelfeest begon in de 
nacht van de 24e op de 25e december en duurde twaalf nachten. Tegenwoordig kent men de 
“kerstkring”, die begint met de feestelijke nachtmis op 24 december en eindigt met 
Driekoningen op 6 januari. Dat dit absoluut niets met de historische gebeurtenis in Betlehem 
te maken heeft ligt voor de hand! Ik heb een keer in een christelijk blad gelezen, dat “de Here 
Jezus er erg verdrietig om is, dat op Zijn geboortefeest tegenwoordig niet meer Hij zelf, maar 
de kerstman centraal staat!” Maar eigenlijk kan men het beter omdraaien: Yeshua is er juist 
erg verdrietig om, dat men reeds eeuwenlang Zijn geboortefeest viert op de feestdag van de 
kerstman! Het zou dus echt bijbels zijn, als men de geboorte van Yeshua niet meer eind 
december, maar eind september zou herdenken en dan natuurlijk zonder kerstboom! 
 

Geboorte Yeshua in de maand Tishri 
 
De Eeuwige heeft niet voor niets uitgerekend de maand Tishri 
[september/oktober] gekozen voor Zijn komst in het vlees. In 
deze maand vinden namelijk drie van de zeven Bijbelse feesten 

plaats: hn>h >ar  Rosh haShana, het nieuwjaarsfeest. Het is de 

dag waarop de bazuin geblazen wordt. Het is de eerste 
scheppingsdag en tevens de dag van de wederkomst van 
Yeshua (daarover volgt een aparte Bijbelstudie). Daarna volgt 

,yrvpkh ,vy  Yom haKipurim, de grote verzoendag. Slechts 

Yeshua kon deze grote verzoening tussen mens en G'd tot stand 
brengen. En tenslotte tvkc  Sukot, het loofhuttenfeest, ter 

herdenking van de tocht door de woestijn. Wij worden met dit 
feest herinnerd aan onze eigen woestijntocht in dit aardse leven 
en de loofhutten geven aan hoe kwetsbaar wij zijn zonder Yeshua. Dus de maand september 
geeft genoeg symboliek voor de komst van Yeshua. Maar is dit ook historisch aanwijsbaar? 
Jazeker! Tot deze conclusie komen wij, als wij de Joodse geschriften nauwkeurig bestuderen. 
De echtgenoot van Elisheva [Elizabeth], de priester Zechar’ya [Zacharias], had namelijk in de 
maand Tamuz [juni/juli] tempeldienst toen de engel Gavri'el [Gabriël] aan hem verscheen. 



Enkele dagen daarna werd Elisheva zwanger en zes maanden later verscheen Gavri'el 
eveneens aan Miryam [Maria]. Ruach haQodesh [de Heilige Geest] kwam over haar en zij 
werd toen ook zwanger. Dat gebeurde dus in de maand Tevet [december/januari]. Als wij 
negen maanden verder tellen, kan Yeshua dus alleen in de maand Tishri (september/oktober) 
geboren zijn. Hoe kunnen we nu precies weten, wanneer Zechar’ya de tempeldienst moest 
verrichten? Welnu! In Lucas 1:5 lezen wij: "Er was in de dagen van Herodes, de koning van 
Yehuda [Judea], een priester, genaamd Zechar’ya, behorende tot de afdeling van Aviya [Abia], 
en zijn vrouw was uit de dochters van Aharon [Aäron] en haar naam was Elisheva [Elisabeth]." 
- Uit deze tekst blijkt, dat Zechar’ya tot de afdeling van Aviya behoorde. Iets verderop lezen 
wij: "En het geschiedde, toen hij de priesterdienst voor G'd verrichtte in de beurt zijner afdeling, 
dat hij door het lot werd aangewezen, volgens de regel van de priesterdienst, om de tempel 
van Adonai binnen te gaan en het reukoffer te brengen." - Om te zien, wanneer de afdeling 
van Aviya, waartoe Zechar’ya behoorde, aan de beurt was, moeten wij het boek a ,ymyh yrbd  

Div’rei haYamim alef [1 Kronieken] 24:1-5 raadplegen: "De afdelingen der zonen van Aharon. 
De zonen van Aharon waren Nadav, Avihu, El'azar en Itamar. Nadav en Avihu stierven nog 
voor hun vader, zonder zonen te hebben, zodat El'azar en Itamar het priesterambt bekleedden. 
David, Tzadoq -uit de zonen van El'azar - en Achimelech - uit de zonen van Itamar - verdeelden 
hen voor hun ambtswerk in dienstgroepen. Toen bleek het, dat de zonen van El'azar meer 
groepshoofden hadden dan de zonen van Itamar; daarom deelde men hen aldus in: zestien 
hoofden voor de families van de zonen van El'azar, en acht voor de families van de zonen van 
Itamar. Men deelde hen in bij loting, de ene groep zowel als de andere, omdat er oversten van 
het heiligdom - oversten G'ds - zowel onder de zonen van El'azar als onder de zonen van 
Itamar waren" (24:1-5). Het waren dus in totaal 24, en om de beurt, per 14 dagen, verrichtten 
zij de tempeldienst. "Het eerste lot nu viel op Yehoyariv, het tweede op Yedaya, het derde op 
Charim, het vierde op S'orim, het vijfde op Malkiya, het zesde op Miyamin, het zevende op 
Haqotz, het achtste op Aviya..." (24:7-10). Aviya, de dienstgroep van Zechar’ya, wordt in vers 
10 als achtste genoemd en daaruit kunnen wij afleiden, dat Zechar’ya in de maand juli de taak 
had om in de tempel te dienen. Het Bijbelse jaar begint immers met de maand Nisan 
(maart/april) en wordt opgevolgd door Iyar (april/mei). Daarna komt Sivan (mei/juni) en de 
vierde maand, waarin dus de achtste groep tempeldienst had, was Tamuz (juni/juli). Het was 
derhalve dus begin juli, dat de engel Gavri'el in de tempel aan Zechar’ya verscheen om hem 
de geboorte van zijn zoon Yochanan aan te kondigen. Kort daarna werd zijn vrouw Elisheva 
zwanger en zes maanden later, begin januari kwam Ruach haQodesh (de Heilige Geest) over 
Miryam [Maria] en zij werd eveneens zwanger (Lucas 1:26). Yeshua haMashiach [Jezus 
Christus] werd negen maanden later, dus in september geboren. Maar op welke dag precies? 

Wanneer moeten we dlvmh gx  Chag haMolad, het feest van Zijn geboorte, dan wel vieren als 

het niet op 25 december kan zijn? Yom Kipur, de grote verzoendag, is het meest waarschijnlijk, 
want met Zijn geboorte is immers de grote verzoening begonnen. Rosh haShana, de 
nieuwjaarsdag, kan ook, want Hij heeft een nieuw begin gemaakt. Bovendien zal dit tevens 
ook de dag van Zijn tweede komst zijn. Sukot kan niet, want als alle Joden op dit pelgrimsfeest 
naar Jeruzalem moesten gaan, konden zij onmogelijk in verband met de volkstelling ieder naar 
zijn plaats van herkomst gegaan zijn om zich daar te laten inschrijven. Welnu, ik ben van 
mening, dat het weinig uitmaakt op welke dag in de maand september wij de komst van onze 
Joodse Verlosser herdenken.  
De viering van het kerstfeest wordt immers noch in B'rit haChadasha (het Nieuwe Testament) 
noch in TeNaCH (het Oude Testament) vermeld. Het gaat er dus op de eerste plaats niet om 
WANNEER de Mashiach is gekomen, maar DAT Hij is gekomen en dat Hij heel SPOEDIG 
ZAL WEDERKEREN! Als u DAT gelooft en Yeshua NU aanvaardt als uw door de profeten in 
TeNaCH beloofde Verlosser, dan is Hij HEDEN (haYom) tot u gekomen en dan mag u de tekst 
uit Lucas 2:10-11 ook persoonlijk opvatten: "Weest niet bevreesd, want zie, ik verkondig u 
grote blijdschap, die heel het volk zal ten deel vallen: U is HEDEN de Heiland geboren, 
namelijk de Mashiach, de Heer, in de stad van David!" 
 

Werner Stauder 
 



 


