ZEVEN LEERREDENEN

OVER

DEN PROFEET JONA.

GEHOUDEN IN DE MAANDEN JUNLJ, JULIJ EN AUGUSTUS 1848,

DOOR

. F. KOBELBRUGGEH,
Doctor in de Godgeleerdheid.
Predikant der Nederlandsch-Gerefor de G te te Elberfeld,

NAAR HET HOOGDUITSCH.

TWEEDE DRUK.

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



Dit theologieboek is afkomstig van het gratis theologieboek project:

http://over-theologie.nl/gratis-theologieboek

Deze boeken worden verspreid door iedere week een mail te
versturen met daarin een download link. Aanmelden is gratis en
mogelijk via bovengenoemde website.

Wat mag u doen met dit theologie-boek?
- Gebruiken voor persoonlijke niet-commerciéle toepassingen
- Doormailen naar een familielid, vriend of bekende (dat mag echt)

Wat mag u niet doen?

- U mag dit bestand niet gebruiken voor een commercieel doel

- U mag dit bestand niet op een website plaatsen

- U mag deze pagina en de voetteksten met verwijzing naar over-theologie.nl niet
verwijderen

- U mag dit bestand niet gebruiken voor het maken van een geprint of gedrukt boek
(daarvoor zijn betere bestanden beschikbaar)

Goed om te weten

- Dit boek mag dan wel gratis aangeboden worden, het is wel eerst aangeschaft in
een antiquariaat, gescand, opgeschoond en soms ook verbeterd. Daar is flink wat tijd
en ook geld in gaan zitten.

- Dit boek is zichtbaar en onzichtbaar gemarkeerd

- Er is desgewenst een hoge resolutie bestand beschikbaar

- Bij voldoende belangstelling kan ook een geprint exemplaar gemaakt worden

- Vragen en opmerkingen kunt u sturen naar: info@over-theologie.nl

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



I

LEERREDE

OVER

HET EERSTE HOOFDSTUK VAN DEN PROFEET JONA ").

Het eerste kapittel van den Profeet Jona lezen wij als volgt:
»I. €nbe Jet MWoob ded Peeen gefchiedbe tat FJona/
tien 3oom ban Fmirthai/ segaende: 2. IMaak v op/
ga naar be goote fiad Rinebe/ en pedik tegen Haar:
ant Hunlieber Booffjeth i8 opgefiommen boor min
aangesint. 3. IRaar FPona maakite 3ich op om te
Blugten naar @Harfig/ ban Het aangesigt tes Beeren;
en Bij ke af te Fapho/ en bond een {chip gaanbe
naar @harfig/ en §ij gaf de vacht baarban/ en ging
neber in Hetzelve/ om met fen te gaan naar Char-
fig/ ban Het aangesigt teg Peeen, 4. IRaar de Beeze
tuierp een gooten twind op 3ee; en baar twerd een
goote ftoam in be 3ee/ soobat fet fchip dacht te hre-
ken. 5. @oen Ugeedgbe de 3eeliehen/ en viepen een iege-
I tot sfincn Gob/ en toiezpen be waten/ bie in °t
frhip twazen/ in be 3ee/ om (het) ban bdeselve te ve-
ligten; maar Fona wag nebegegaan aan be 3jhen
ban et fchip/ en Iag neber en Wwag met eenen biepen
flaap Bewangen. 6. €u be appefchipper nabebe tot
fem/ en seide tat Hem: IMWat i u/ gij Haefapende s
Sta op/ voep tot utnen Gob/ mifichien 3al bie God

*) Gezongen: Psalm 189, 3—5; Ps, 143, 8; Ps. 86; 3,

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



4

gan ong gebenken/ bat tuf niet bergaao. 7. Paoytg
seiben 3i/ ecn ieber tot 3fuen mebdgesel: FHomt en
faat ong Joten toerpen, opbat Wwj mogen tweten/ om
nieng ille ong bit Kwaab (overkomt); alzas inie2-
pen 3ij loten/ en Pet fot biel op Sfana. 8, Coen 3ei-
ben 3§ tot Hem: Verklaar ong nu/ om fwicng toille
ong bit Biluaab (overkomt); tuat ig ulm twerk en han-
fuaar kame gij? IPelh ig utn land? €n ban welk volk
3t g7 9. €n Pij 3eive tot Hen/ it ben een Hebreer/
en ik baeese ben Peere/ den Gob beg Hemeld/ bie e
see en fet baooge gemaakit Heeft. ro. Coen breefden
bie mannen (met) g2o00te b2eese/ en 3eibe tot Hem/
tnat Hebt gj gebaan? IWant be mannen twiften dat
b ban bes Weeen aangesigt blood/ twant Hij hab et
bun te Fenuen gegeven. rr. Vooatg zeiben 3§ tot
bem/ twat 3ullen twij boen/ opbat be zee ftille tno2be
han ong? MWant be jee Wed fae langer Hoe onftui-
miger. 12, €n §ij 3etbe tot Hen: Neeint mij apen
fuept mij in e 3ee/ 300 3al be 3ee il wo2ben ban
wlicben; want ik tweet tat bese groote ftoam ulieten
om mijnentioille (overkomt). 13. IMRaar bte mannen
roeiden/ “om (het schip) tweber te firengen aan et
b2ooge/ boch 30 Rounbden niet/ want be jee we2d foe
fanger Hor onftuimiger tegen Hen. 14, @oen riepen
31 tot den Beere en zeibe: @Ochy/ Breere/ laat ong tach
niet bergaan om be3ed mang 3iele/ en legt geen on-
fehulbig Gloeb op ong} Wwant gij/ Heeze/ hebt gebaan/
gelijf ald Het u BGeeft Behaagd. 15. €n 3 namen
Fona op/ en ipfepen Hem in be 3ee; toen ftond de
see (stille) Ban Have berbolgenfeid 16, Vieg breef-
ten be mannen bdeu Beere (met) graate hreese; en
51 flagtten ben Peeze flagtoffer/ en Gelaofhen geloften.
17. ®e Beee nu befchifite eenen grooten vifth om
Fona in te flokken; en Fona wag in e biffches in-
getwanb/ brie bagen enbe brie nachren.” .

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



5

Eene geschiedenis rijk aan leering hebben wij voor ons,
en welke ons de volgende waarheden voor oogen stelt:

1°.

2°.

3°.

4°,

5°,

6°.

7°.

8°.,

Wij willen nooit wat God wil en zoo als God het
wil (vs. 1, 2).

In plaats van zijnen wil te doen,’ verwijderen wij ons
zoo ver van hem als onze voeten ons maar kunnen
dragen, en betalen liever vracht, om op de ruime zee
te komen (vs. 3). \

De Heere weet ons echter wel te vinden en slaat er
met zijn onweder achter ons op in (vs. 4).

Alsdan verschuilen wij ons zooveel te meer, slapen en
snorken alsof er niets om ons heen gebeurde (vs. 5).
Alles wat ons omringt laat ons echter geen rust en wij
moeten er toch aan (vs. 6—8).

Komt het nu bij ons op de proef, dan wordt het open-
baar voor de wereld welken geest wij toebehooren (vs. 9).
Komt het echter bij ons op de proef, zoo achten wij
ons zelven niet, indien wij waarlijk des Heeren zijn,
maar laten ons over boord werpen (vs. 10—15).
Laten wij ons over boord werpen, dan hebben wij, wel
is waar, eene hellevaart , maar van onderen zijn armen
van eeuwige liefde, die ons opvangen (vs. 17).

L.

Wij willen nooit wat God wil en zoo als God het wil.

Uit genade zijt gij zalig geworden niet uwit werken, opdat
niemand roeme.” Wie wil deze waarheid verstaan, al stelt
hij ze ook nog zoo hoog? Gods wil is, dat wij Hem ge-
looven, maar welk een moeite en arbeid heeft God met
Abraham gehad, voor Hij hem 266 ver had, dat hij erkende:
Gij zijt waarachtig, en ik ben een leugenaar; Gij alleen regt-
vaardig in al uwe uitspraken, en ik een goddelooze. Dat-
zelfde zien wij. weder bij onzen profeet. Een profeet was hij,

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



-6

een kracht des Heeren, dat weten wij ook uit 2 Kon.: 14,
vs, 25, alwaar wij van Jerobeam den zoon van Joas lezen: -
»Hij bragt ook weder de landpale Isragls van den ingang
Hamaths, tot aan de zee des vlakken velds; naar het woord
des Heeren, des Gods Israels, dat Hij gesproken had door den
dienst van zijnen knecht Jona, den zoon van Ammitthai den
profeet, die van Gath-Héfer was.” Hoewel hij nu een pro-
feet en knecht Gods was, zoo wilde hij toch niet wat God
wilde. Zijn naam was Jona; d. i. tuibe/ zijns Vaders naam
was Ammitthai, d. i. Wnaavachtig. Maar deze Jona, wilde
véér dat het werkelijk op de proef kwam, niet gelooven dat
hij zich uit de voeten zou maken als hij zou moeten predi-
ken, en wilde niet begrijpen, dat de naam zijns Vaders in
de hemelen » Waarachtig” heet, die datgene, waartoe Hij zijn
Woord zendt, ook ten uitvoer brengt, en zijn woord door
dengenen daarstelt, dien Hij zich daartoe heeft verkoren.
Hij meende God zou dat toch niet doen, wat Hij door hem
wilde laten prediken; hij bedacht echter niet welke gewel-
dige uitwerking de prediking in Gods hand heeft, hij dacht
niet aan het Woord en deszelfs magt. Hij dacht zo0: Wat
ik, Jona, ben en zeg, dat moet gelden, en dewijl ik wel
weet dat dit niet gelden zal, daarom maak ik mij uit de
voeten en wil niet prediken. Intusschen was Gods Woord
aan hem aldus: » Maak u op, ga naar de groote stad Nineve,
en predik tegen haar: want hunlieder boosheid is opgeklom-
men voor mijn aangezigt.” — De Heere wilde deze predi-
king, om door het woord van Jona Nineve tot bekeering te
leiden en voorts te behouden. Jona echter wilde wat de duivel
ook wilde, hij wilde wel prediken: Nineve, gij zjt veroor-
deeld — maar dan moest Nineve ook veroordeeld blijven.
Gij zult wel dikwijls gedacht hebben: die Jona was ook
een verkeerde zendeling! — Maar Petrus, die aan de haven
der zelfde stad woonde alwaar Jona scheep ging, was in het
begin even zoo onwillig tot den hoofdman Cornelius te gaan,
en nadat hij werkelijk tot hem gegaan was, moest hij zich

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



(

voor alle geloovigen wegens dezen stap verantwoorden, waarbij
hij niet eens zich wist te helpen met het Woord des Heeren:
» Gadtheen door de geheele wereld,” maar hij verantwoordde
zich d4drmede, dat God hem een gezigt had getoond. —
Maar, de hand in eigen boezem gestoken, Mijne Geliefden!
Ik houd u de groote vraag voor: Willen wij onze eigene en
onzes naagten zaligheid of verderf? Gelooven wij in de daad
dat alles afhangt van de prediking des Woords, of zetten wij
ons niet veeleer met onze eigenliefde en met al onze fraaije
zaken tegen Gods Woord en regering in? Tot het werk
waartoe Jona geroepen werd, zijt gij wel is waar op die wijze
niet geroepen, maar: «Ga in de groote stad Nineve van uw
eigen hart en predik, want de boosheid dier stad is opgeko-
men voor mijn aangezigt!” Wilt gij dit opnemeu , niet als een
scherts, maar als Gods Woord tot u zelven? Wilt gij uzelven
deze prediking voorhouden, opdat gij, terwijl het God alleen
is die het willen en volbrengen in ons werkt, uws zelfs za-
ligheid werkt, en opdat de groote koning »Ik” in uw hart
zich met al zijne onderdanen in stof en assche nederlegge? —
Of denkt gij niet veeleer aldus: God is genadig en goeder-
tieren, Hij doet toch niet wat Hij dreigt, ik ben toch behou-
den, ik behoef mij zelven niets meer te prediken? Onderzoekt
uzelven! Maar, wat mij de ondervinding geleerd heeft, dat
moet ik u zeggen, namelijk: Gods wil is het dat wij door het
Woord van bekeering en geloof zalig worden , en dit Woord
willen wij niet, wij willen niet dat genade zoude heer-
schen, omdat fujj daarbij ten onder gaan, en zulk een ten
onder gaan van ons zelven, schuwen wij. Dat komt, omdat
wij nooit willen hoe en wat God wil, ofschoon wij dagelijks
bidden: Uw wil geschiede.

- IL

In plaats van Gods wil te doen, verwijderen wij ons
liever zoo ver van God als onze voeten ons slechts dra-

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



8

gen kunnen: wij betalen liever vrachtgeld en begeven
ons op de volle zee.

Alzoo deed Jona, hij maakte zich op, niet om Gods wil te
doen, neen, hij vlood voor den Heere, en wilde op zee, hoe-
wel hij in zijme jeugd wel op de school zal geleerd hebben
wat David in den 139%" Psalm zegt: » Waar zoude-ik he-
nengaan voor uwen Geest? En waar zoude ik henenvlieden
voor uw aangezigt? Name ik vlengelen des dageraads:
woonde ik aan ’t niterste der zee, ook dddr zoude uwe hand
" Eerst
deed hij twee, drie dagreizen om in de zeestad Joppe te
komen, alwaar hij met de meeste zekerheid een schip dacht
te zullen vinden, en een schip gevonden hebbende, dat naar
verre kusten ging, begaf hij zich dadelijk aan boord. Waar
hij heen wilde, dat wist hij zelf niet regt; het was hem
maar te doen om het meest afgelegen land te bereiken waar-
heen te dier tijde een schip iemand brengen kon, even alsof
tegenwoordig iemand naar Amerika of Indién wilde; hij

mij geleiden, en nwe regterhand zoude mij houden.’

wenschte zoo ver van Nineve te zijn als van den opgang
der zonne tot haren nedergang. Mogten echter de zeelie-
den hem naauwkeurig uitvragen, welke stad of landstreek
het doel zijner reis was, wat hem daarheen dreef of wat
hij daar zocht, dan zou hij weten te antwoorden: op de
zee, naar het gindsche land, naar verre kusten wil ik heen
dat alleen kan hij ten antwoord geven, al moet hij zich
daarom laten uitlagchen, en hij laat het zich welgevallen
om reisgeld te betalen naar den geheelen afstand berekend,
welken het schip op de zee zal afleggen; en daar hij niet
weet wat hij zeggen zal, predikt hij den zeelieden voor,-
dat de mensch nimmer Gods wil doen kan of wil, maar
steeds het tegenovergestelde wil, en voert eindelijk zich zelf
tot bewijs aan, omdat zij hem niet willen gelooven. Want
de natuurlijke mensch gelooft dit van zich zelf, dat, indien
hij maar eerst den regten wil van God wist, hij denzelven

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



9

dadelijk doen zou, met opoffering van zich zelf en van al
het zijne.

Een zonderling profeet die Jona! — daar zit hij tusschen
de roeibanken, predikt den zeelieden van menschelijke onmagt
ten goede, en verbeeldt zich toch magtig genoeg te zijn om
zich aan Gods wil te onttrekken. Hij heeft te dien einde wel-
ligt al zijn gereede geld aan den schipper gegeven. Maar de
hand in den eigenen boezem, dat is het wat ik zeg: Ga in
het groote Nineve des harten en predik : uwe boosheid is op-
geklommen voor den Heere. Een iegelijk zie toe voor zich
zelven, hoe hij het klaar krijgt. Jona moest prediken :
Nineve, gij zijt verdoemd voor God! en dan moest hij het
God overlaten. wat er van Nineve zou worden. Hij wilde
echter liever de letter zijner prediking, dan de uitwerking
der prediking: de openbaarmaking van Gods barmbartigheid-
Zoo houden wij ons ook aan de letter, en geven geen acht
‘op den Geest der genade. Gods genade is er toch voor mij,
denkt men; maar de toepassing op zich zelven te maken,
dat men zich zelven predike, »gij zijt verloren benevens al
uw werk’”, daar wil men niet aan. Wij willen God niet
regtvaardig laten, en niet van ons zelven gelooven dat wij
leugenaars en goddeloozen zijn -— wij willen niet met het
Woord tegen ons zelyen te velde trekken, opdat onze onge-
regtigheid aan ons ontdekt worde, opdat in waarheid door
het Woord de genade kome, en de genade, genade blijve.
Neen, dan.loopen wij ook liever zoo ver weg als onze
voeten ons slechts kunnen dragen, opdat niet de genade
door het Woord heersche, en wij ons aan het Woord
onderwerpen, dat Woord alleenlijk hoogschatten en niet onze
overleggingen; dan begeven wij ons ook op de groote zee
en vlugten voor den Heere weg, even als Adam, toen de
Heere riept Adam waar zijt gij? Liever op de opene zee
des twijfels, des versagens, des ongeloofs, liever op de zee
der wereld om ons aan den genadigen wil Gods te ont-
trekken, ja liever betalen wij vrachtgeld, leggen al wat

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



10

wij hebben te koste, zoo wij maar eigen’ wil en eigene
heerschappij kunnen handhaven, helpen de zeelieden roeijen
alsof wij er den kost mede moesten verdienen, prediken aan
anderen van Gods wil en genade, in alle zuiverheid, maar
uit een boos geweten, .want wij gelooven, maar doen er
niet naar.

IIL

De Heere echter weet ons wel te vinden en slaat er
met zijn onweder op in.

Willen wij aan het Nineve des harten niet prediken: uwe
boosheid is opgeklommen voor God, »bekeer u en neem de
toevlugt tot de genade,” willen wij ons niet aan het Woord
overgeven, en aan het Woord overlaten, dat dit bij ons de
genade verheerlijke, zoo zullen wij het evenzoo maken als
Jona. Wil God zijn Woord door ons geéerd hebben, zijn
Woord alleen, zoo zal wel in allerlei opzigt bij ons waar
worden, wanneer wij ons op de ruime zee der wereld en
der werken begeven en bovendien braaf geld betaald hebben
om meé te varen: Toen wierp de Ieerc eenen grooten wind
op de zee; en daar werd een groote storm op de zee:
zoodat het schip dacht te breken.” XHeeft God nu iemand
daartoe geschapen dat hij zijnen roem verkondige, zoo versteke
de zoodanige zich vrij met Adam in het midden van het
geboomte des hofs, of zoeke met Jona een schip op, en zette
zich mede op de roeibank om maar spoedig van het land
weg en op de ruime zee te komen, hij zal evenwel onder-
vinden dat de Heere ook bij hem het Woord dat Hij tot
Paulus sprak, zal waar maken: Het is u hard de verzenen
tegen de prikkels te slaan. De leer en prediking dat het
louter genade en ontferming is, zouden wij gaarne willen
vasthouden en alom verbreiden, maar wij schuwen het
middel waardoor deze genade komt, namelijk het woord van

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



11

bekeering en genade, en doen er ook niet naar. Want waar
dit Woord komt, daar gaat de mensch met zijne aanmatiging,
hoogmoed en eigenliefde , met zijn werk en zijne vroomheid
te gronde — en dat willen wij niet. Daarom begeven wij
ons op -de groote wateren der zelfheiliging en der doode
werken; en hoe verder wij er op voorwaarts komen, hoe
aangenamer het ons is, en zoo gaan wij, ons zelven hand-
havende, al verder en verder van God af. Dan hebben wij
echter een slechte reis op ons roeischip. God verstaat het
wel een storm en onwelr op onze zee te werpen, zoodat
het ras openbaar wordt dat van al datgene, waarin wij ons
geborgen hebben, geen stuk aanéén blijven zal. Daartoe
dient echter de storm en het onweder van allerlei zonden
en driften, de gewetensangsten, ket innerlijke gevoel van
Gods toorn en van het afzijn van Hem, de geweldige be-
straffing in het binnenste, dat wij ons met opgeheven schild
tegen God verzetten. Daartoe dient ook het uiterlijke lijden,
allerlei kruis, rampspoed en nood, bekommering, verlegenheid
en zorgen van velerlei aard; want daarmede zoekt God ons
op, opdat Hij onze wegen, die de zijnen niet zijn, verderve,
ons er een tegenzin in doe hebben en ons eindelijk in dien
weg krijge, waarin wij ten laatste in waarheid bekennen :
Genade is genade, daaraan alleen ons vasthouden en daar-
naar doen!

Iv.

Wanneer echter de Heere met zijn onweder er op
inslaat, dan kruipen wij zooveel te meer weg, #lapen
-en snorken, als of er niets om ons heen gebeurde.

Bij den eersten opslag heeft het een zonderling aanzien
dat Jona gedurende den storm sliep. Want 200 lezen wij
van hem : » Jona was nedergegaan aan de zijde van het schip,
en lag neder en was met een diepen slaap bevangen.” Zoodra

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



12

de storm opswam en de golven over het schip begonnen te
slaan, ging hij onder in het schip. Zijn geweten zeide tot
hem alras: God heeft ook de zee gemaakt, zoowel als het
drooge, en Hij jaagt u na, nu gij voor Hem vliedt. Maar
in plaats vap tot den Heere te schreeuwen, liet hij den nood
voor hetgeen hij was, en kroop weg onder het dek, alsof
hij daar in zekerheid ware. Hij had niet eens gevoel voor
het roepen en schreijen der zeelieden die tot hunnen God
riepen en het kostelijke gereedschap over boord wierpen; hij
leide zich neér, sliep en snorkte, alsof hij niet met het schip
kon verzinken; hij dacht er niet eens aan dat de agme
zeelieden zich zoo aftobden om het schip boven water te
houden, maar lag in het midden van den nood als op een
rustbed neder, en had God het niet verhinderd, hij zou
slapende verzonken en in de golven versmoord zijn. De
zeelieden werpen het beste wat zij hebben over boord —
en hij waant zich veilig onder in het schip; de zeelieden
waken en bidden — en hij schijnt der volharding nabij en
laat den duivel op zich rijden, dat die hem betoovere met
een diepen slaap. Hij is vermoeid van het strijden tegen
God, van .de ongehoorzaamheid, van het gevoel dat hij zich
tegen God heeft opgezet om tegen Gods wil te strijden,
hij is vermoeid van zijn loopen en willen tegen Gods wil
en weg, — evenwel komt hij niet tot God met zijne ver-
keerdheid, neen het oordeel maakt- hem slaperig, en zoo
zeer heeft hij in zijn vleesch weten weg te kruipen, dat
hij niet eens den storm bemerkt, en maar voortslaapt en
snorkt, alsof hij evenwel geborgen ware.

Hieruit moeten wij leeren, welke menschen wij dan
toch zijn, wanneer wij de ‘toepassing van het woord
der genade op ons zelven te maken hebben, en ons
onder dat Woord zullen buigen. Wij willen niet in
dat Nineves des harten gaan, om daar de verlorenheid
te verkondigen, opdat wij door het woord van bekee-
ring en genade zouden behouden zijn — en als wij dan voor

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



13

God wegloopen, dan vragen wij er niet naar, waar wij
belanden zullen. Slaat ‘dan nu God met zijnen grooten
wind en onweder, op onze zee, dan laten wij den nood voor
hetgeen hij is; al mogen dan ook nog onze liefste betrek-
kingen het uiterste in het werk stellen om het schip nog
te redden, alles er voor opofferen, schreeuwen, roepen,
bidden en zich aftobben om nog maar zich zelven te red-
den, — wij verschuilen ons in ons vroomheidshoekje, met
een beroerd geweten, verlaten God, bekommeren ons wei-
nig over onzen naaste, slapen en snorken in al de zekerheid
der wet en derzelver werken, en doen alsof wij niet wisten
dat God den geheelen storm der wederwaardigheid dédrom
op ons had doen losbreken, opdat wij Gods genade toch
eindelijk zouden laten Heer en meester zijn over het Nineve
onzes harten, over hetwelk wij, uit liefde tot ons Ik en
tot onze hoogmoedige beweringen, de genade Gods niet
wilden laten heerschen.

V.

Intusschen, hoe wij ons ook mogen verschuild heb-
ben, opdat Gods genadige wil niet over ons kome, —
al wat ons omringt laat ons geene rust, zoodat wij ten
laatste er aan moeten.

De opperschipper ging ten laatste ook beneden in het
schip, de heiden moest den profeet uit den slaap opwekken.
» Hoe slaapt gij zoo, zegt hij ongetwijfeld, op vrij schampe-
ren toon: »sta op, roep tot uwen God, misschien zal die
God aan ons gedenken, dat wij niet vergaan.” Dat zal
Jona nu wel niet zeer aangenaam geweest zijn, dat hij uit
zijn’ slaap opgewekt werd, en dat hij niet alleen den gehee-
len nood heeft moeten zien en hooren, maar ook van een
heidenkind zoo bestraft werd, dat hij sliep en niet tot God
om redding riep. Zoo gaat het ons wanneer wij niet willen

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



14

dat de genade geheel en alleen bij ons heerschappij voere;
dan mogen wij ons al verscholen hebben en hard slapen,
God heeft menigen opperschipper gereed, die het verstaat
ons de waarheid voor te houden, zoodat het ons ontdekt
wordt, wat voor menschen wij eigenlijk zijn; en of wij al
even als de hond in den ons toegeworpen steen, bijten, zoo
zal toch God wel steenen genoeg hebben die ons eindelijk
treffen, zoodat wij ons niet meer kunnen oprigten. Troos-
ten wij ons zelven met de genade, zonder te willen beken-
nen in welk verderf het Nineve onzes harten verkeert, en
zonder ons van dit verderf te willen bekeeren, zoo heeft
God de Heere wel, om te beginnen, een geduchten opper-
schipper voor ons in zijne Wet, zoodat het ons eindelijk
gaat gelijk de Apostel Paulus schrijft: »Ik hadde de be- -
geerlijkheid niet geweten (zonde te zijn), indien de wet niet
zeide: Gij zult niet begeeren.” Voorts verwekt God dan
ook allerlei menschen uit degenen die ons omringen, met
wie wij op hetzelfde schip varen, of met wie wij gemeene
zaak gemaakt en aan wie wij onze vracht betaald hebben
om meé te varen en ons in hun gezelschap van God ver-
wijderd te houden; Hij verwekt ook dezulken die ons het
naaste bestaan of ons het liefste zijn, vriend en vijand; en
of wij die voor duivelen houden, dewijl zij ons geen rust
laten , zij zullen ons wel schudden totdat wij wakker worden
en totdat onze schuld en verdraaidheid, namelijk dat wij
bij al ons praten van de genade toch de genade niet willen
laten heerschen en regeren door het Woord des Heeren, ons
ten laatste in het aangezicht slaan. Zoo ging het Petrus
in de zaal van Kajafas, toen men hem geen rust liet, en
zoo moeten wij er ten laatste ook aan, hetzij wij willen of
niet. De zeelieden begonnen alras te vermoeden om wiens
wille het hun zoo kwalijk ging, daarom zeiden zij, een
ieder tot zijn medgezel: Komt en laat ons loten werpen,
opdat wij mogen waten, om wiens wille ons dit kwaad
(overkomt!) Dat gaf God hun in hun hart, en toen zij loten

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



15

wierpen, viel het lot op Jona. Daar stond nu deze heilige
profeet als de eenige zondaar voor den Hemel en voor de
heidenen op het dek; — aan hem lag de schuld! En die
werd naauw bij hem onderzocht: »Verklaar ons nu, om
wiens wille ons dit kwaad overkomt: wat is uwy werk, en
van waar komt gij? Welk is uw land? En van welk volk
zijt gij?”’ Zoo naauwkeurig zoekt God het bij ons door zijne
wet, door allerlei omstandigheden, door menschen, welke
wij anders als - heidenen zouden aanzien, en laat niet af,
vindt den zondaar en dwingt hem tot bekentenis, laat hem
openbaar worden en stelt hem wel eens gansch naakt daar
voor de gansche wereld, en dan moet de mensch er aan
en met al zijne heiligheid te éronde gaan, want . bij al zijn
‘roemen van de genade wil hij toch over het goddelooze
Nineve zijns harten de genade niet laten komen door het

‘Woord.

VI.

Komt het bij ons op de proef, dan wordt het open-
baar voor de wereld uit welken Geest wij geboren zijn,

Moeten wij het voor den Hemel en voor de Heidenen be-
kennen. dat wij niet tegen het goddelooze Nin~ve van ons
eigen hart hebben willen oprukken, opdat het gered zij door
het Woord, staan wij-daar als schuldigen voor het oog van
Hemel en hel, als schuldigen dddrom, omdat wij ons tegen
het Woord van genade hebben aangekant, dat niet willende
laten gelden tegen ons, opdat genade alleen genade zij en
blijve, heeft deze ongeregtigheid ons gevonden, z00 zullen
wij, is het dat wij kinderen eens boozen geestes zijn, spoe-
dig geheel inéén storten; het is met allen moed en met ajle
leven voorbij, wij laten de wereld hare vroomheid, en haar
god de regte God zijn, en verloochenen onzen God en zijne
genade. Is het echter dat wij kinderen zijn des Heiligen

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



16

Geestes, zoo zullen wij bij dat alles God ziine eere laten
en deze eere handhaven voor het oog van alle vleesch, te
midden onzer verlorenheid. Ofschoon onze ongeregtigheid
ons gevonden heeft, en wij als zondaars daar staan, zoo
laten wij toch volstrekt geen roem noch aan het vleesch
noch aan de afgoden, alsof het ééne vleesch meer geregtig-
heid had dan het andere, en alsof de afgoden helpen kon-
den. Daarom antwoordt Jona, in het gezigt zijner zonden,
in het gezigt der Heidenen, in het gezigt des doods, in het
gezigt Gods, voor wien hij in het besef zijner schuld ddir
stond: »Ik ben een Hebreér, en ik vreeze den Heere, den
God des hemels, die de zee en het drooge gemaakt heeft.”
Door te zeggen: Ik ben een Hebresr, zegt hij bijkans het-
zelfde als: Ik ben heilig, ik ben door den Heere uitver-
koren, ik ben overgegaan van den dood tot het eeuwige
leven. Door te zeggen: Ik vreeze den Heere, geeft hij
te kennen dat hij noch voor dood noch voor duivel bang
is, ook niet voor zijne eigene verkeerdheid, noch voor den
afgrond die hem dreigt te verslinden, maar dat hij alleen
den~Heere vreest, lief heeft, eert en Hem dient, ofschoon
hij slechts het. tegendeel kan aanwijzen. En door bij te voe-
gen: die de zee en het drooge gemaakt heeft, handhaaft
hij Gods eer voor de oogen der Heidenen en predikt hun;
dat de afgoden hun geen nut zullen doen, dewijl de Heere
alleen alles in zijne hand heeft.

Wat moeten wij van Jona leeren, wat wil de Heilige
Geest door deze belijdenis aan de gemeente inscherpen? Dit:
dat wij van Gods geregtigheid moeten prediken en ons den
mond niet laten stoppen, al zou de duivel ons ook met onze
ongeregtigheid in het aangezigt slaan; en dit juist dan, wan-
neer wet, hemel en aarde, vriend en vijand ons als den
zondaar hebben aangevat en wij als een ban aan den rand
des afgronds staan. Wanneer ik mij heilig voel, kan ik
goed prediken: Ik ben een Hebreér en vreeze den Heere,
wanneer ik echter sta als een arm zondaar, als zulk een

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



17

die Gods genade en Gods wil heb tegengestaan, dan is het
juist de regte tijd, dat ik met deze belijdenis de zonde en
alle afgronden verhouwe en de Heidenen hunne afgoden niet
laat. Want ofschoon aan mij de schuld ligt, zoo ligt zij toch
niet aan mijn’ God; daarom moet Hij geprezen blijven en
moeten ook zijne genade en magt geprezen blijven — en ik
moge vrij te gronde gegaan zijn, zoo zal ik wel een
Hebreér zijn en blijven. Daaraan kent men de kinderen
Gods: — zij willen wel weten dat zij ondeugenden zijn, maar
hun Vader zal hun Vader blijven.

VIL

Komt het echter 'bij ons op de proef, dan verschoo-
nen wij ons zelven niet indien wij waarlijk des Heeren
zijn, maar laten ons overboord werpen.

De zeelieden vernemen de vrijmoedige belijdenis van Jona.
Zij zijn verbaasd — en vragen: Wat, hebt gij dit gedaan?
Zij doen even als de koning Abimelech, die ook aan Abra-
ham vroeg, hoewel hij wist dat hij een profeet was: Wat
hebt gij ons gedaan? Maar Jona verwijt hun niets. Zij had-
den toch zich zelven wel verwijtingen mogen doen: Waarom
hebben wij hem meégenomen? Toen zij echter nog in de
haven waren, dachten zij; Wat gaat ons dat aan of hij te-
gen den Heere zondigt en voor Hem wegvlugt: dat had
Jona hun immers gezegd. Maar zij dachten: Wij krijgen
een goeden vrachtprijs. - het overige moet hij met zijnen
God vinden. Evenzoo maken het gedurig de werkheiligen,
die van de wereld zijn; en als dan de nood aan den man
komt, dan moet de heilige Gods alleen in alle opzigten de
zondebok zijn, hunne eigene geldgierigheid daarentegen moet
ongestraft blijven. Zoo willen dan de zeelieden zich van
Jona ontdoen. - Wat zullen wij u doen, vragen zij hem, op-
dat de zee stille worde van ons? Want de zee wilde niet

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



18

stil worden, wmaar ging zeer hoog, en de stormvlagen ver—
hieven zich -met zulk een geweld, dat &n mast, &n roeibank
en alle bindselen kraakten. En nu antwoordde de profeet
Jona, die zoo even gezegd had: Ik ben een Hebreér en
vreeze God, de eecuwig gedenkwaardige woorden: »Neemt
mij op en werpt mij in de zee, zoo zal de zee stil worden »
van ulieden!” Wat, wil Jona een zelfmoord aan zich laten
begaan, om op die wijze de alomtegenwoordige hand Gods
nogtans te ontkomen? Dat zij verre, mijne geliefden! Neen,
hij deed het dewijl hij geen schuld bij de anderen zocht,
maar bij zich de schuld erkende, opdat hij hen, die hij om
zijnentwille in zoo groote angst en nood zag, uit dezen nood:
verloste en ze redde door opoffering van zich zelven; Jona
was daarin aan David gelijk, die, toen de Engel des Heeren
zeventig duizend door de pestilentie nedergeworpen had,
uitriep: »Ben ik het niet die gezeid hebbe, dat men het
volk tellen zoude? Ja ik zelf ben het, die gezondigd en zeer
kwalijk * gehandeld hebbe, maar deze schapen wat hebben
die gedaan? O Heere mijn God, dat toch Uwe hand tegen
mij en tegen het huis mijns vaders zij, maar niet tegen
Uw volk ter plage.” Het was dus niet dat hij zelfmoord
zocht, niet om Gods hand zooveel zekerder te ontkomen,
maar om de anderen te redden, dat Jona sprak: Werpt mij
in de zee, want hij geloofde op grond van vroegere onder-
vinding, dat hij teregt zou komen in Gods schoot, welk een
‘arin zondaar hij ook rﬁogt zijn. Daarin worden ten laatste
de kinderen Gods openbaar hoe zg verschillen van de werk-
heiligen der wereld, dat zij namelijk, als het met hen op de
proef komt, hunne schuld niet verbloemen, hunne ongeregtig-
heid niet vasthouden, maar voor hunne schuld en zonde bij
God en menschen uitkomen; zij geven zich zelven er-dan
met alles wat 4ij zijn, verwachten en bezitten, en laten zich
overboord wei'pen, opdat God en de naaste geen last van
hen hebben mogen. De huichelaars daarentegen, breken
nooit den staf over zich zelven, roemen gestadig het Kvan-

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



19

‘gelie-, owdat zij dit niet nalaten kunnen, maar voor God en
menschen laten zij hun goddeloos Nineve overeind staan ;
zij komen nimmer met hunne schuld voor den dag, al zijn
zij ook duizendmaal wegens hunne ongeregtigheid te schande
geworden; zij blijven de mannen in het schip, beginnen
eerst met barmhartigheid, willen liefde bewijzen en nog
redden, even als de zeelieden ook deden, die nog eerst met
.veel roeijen het land wilden bereiken, voorts echter toen hun
dit niet gelukte, in plaats van te zeggen: »Dan zullen wij
met u omkomen, want wij hebben ook gezondigd, dat wij
den Heere veracht, de afgoden gediend, en vrachtgeld van u
aanggnorhen_hebben — roep gij tot den Heere dat Hij u
en ons redde, wij willen het met u wagen” — worden zij
integendeel op eens vroom; zij bidden tot den waren God,
dat Hij hun genadig moge zijn daar zij Jona over boord
werpen en den dood prijs geven, zij moesten zich wel in
Gods weg en wil schikken, want immers lag de schuld
aan J ona;" en met dit gebedje werpen dan nu de huichelaars
‘Christus over boord, opdat zij in het schip mogen blijven
‘en rust hebben van den storm die ze vervolgt.

VIII.

Laten wij ons over boord werpen, dan hebben wij
wel is waar eene hellevaart, maar van onderen zijn
armen uitgestrekt van eeuwige liefde, die ons opvangen.

Verstaat het wel, Jona is niet zelf over boord gespron.
gen, hij heeft zich niet in zee gestort; hij heeft zich van
de zeelieden in zee laten werpen, en heeft God geloofd ,
dat die hem ook te midden der woedende golven weder
kon opvangen, zoo Hij lust aan hem had. De zeelieden
vreesden den Heere, terwijl zij eene moord begingen, deden
offer en gelofte aan den Heere, opdat hij ze niet mogt
straffen en bezoeken wijl ze tot hun zelfbehoud zijn’ profeet
in de diepte der zee geworpen hadden: — en zij blijven

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



20

op hun schip en drijven alras op de spiegelgladde zee met
alle voorspoed voort, om weldra weer hunne afgoden te
dienen, en voor en na vrachtgeld aan te nemen, tot hen
de dood en het verderf voor eeuwig overvalt. — En Jona,
die zich voor het heil van anderen heeft opgeofferd, hij is
spoedig door de golven verzwolgen en naar de diepte der
zee verzonken. Geen menschelijk oog ziet hem meer, het
wier bedekt zijn hoofd, God echter ziet hem. Welk eene
hellevaart was dat voor Jona! maar niet te vergeefs heeft
hij geloofd, want daar beneden zijn armen van eeuwige
liefde, en ofschoon zij zich ook in afschuwelijke gedaante
voordoen — want de Heere beschikte een’ grooten visch
om Jona in te slokken — zoo waren dat toch juist de liefde-
armen Gods die hem opvingen, en juist deze hellevaart,
dit ingeslokt worden door een zeemonster, dit was zijne
redding door het aangezicht Gods. )

. Wat hebben wij daaruit te leeren? Dit, mijne gelief-
den! Als wet en zonde achter ons heen zijn, en God met
zijn magtigen wind der bestraffing en met zijn onweder op
ons aandringt, zoodat wij van alle zijden bezocht worden,
en nu de menschen zich ook tegen ons opmaken, zoodat
onze ongeregtigheid, (daar wij ons onder het Woord van
genade niet hebben willen buigen) van alle zijden naauw
gezocht wordt en wij er aan moeten; — zoo hebben wij
aan het voorbeeld van Jona te leeren, om in zulken toe-
stand ons zelven niet te verschoonen, niet onze ongeregtig-
heid en verdraaidheid te willen handhaven, waardoor wij
ons zelven en de onzen slechts zooveel te meer in het on-
geluk storten; maar alsdan God en Zijne wet en de zonde
gerust in het gelijk te stellen, en ons zelven op- en er aan
te geven met al onze werken en vroomheid. Al moeten wij
dan ook uitroepen: Ja, maar 266 heb ik niets meer, z466
verzink in den afgrond en in de hel! zoo moeten wij zulk
een verzinken in onze verlorenheid, zulk een weggeworpen
zijn in ons verdef volstrekt niet schuwen, opdat God en

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



21

zijne wet, zijn regt en zijne waarheid mogen blijven en
bestaan. Zoodanig een verdoemen en wegwerpen van zich
zelven, welk eene hellevaart het ook moge zijn, zal zijne
heerlijke vrucht dragen: want de Heere zal ons alzoo eene
verlossing verworven hebben. Wel is waar, heeft deze ver-
lossing in het eerst een angstwekkend en afstootend aanzien
intusschen zullen wij er juist datgene in vinden, waarin
wij voor de eeuwigheid tot de regte erkentenis Gods en
zijns Zoons Jezus Christus geraken zullen.

Wat voor Jona het zeegedrocht was, dat hem verslond,
dat is voor ons de overgang van uit de dienst der doode
werken en der zelfheiliging onder de heerschappij der ge-
nade om den levenden God te dienen. Verschrikkelijk laat
het zich aanzien, als wij uit het schip der zelfredding en
des eigenen willens en loopens moeten geworpen worden in
de zee der genade; verschrikkelijk laat het zich aanzien
voor omns, wanneer wij gansch en al omvangen en als ver-
slonden zijn door dat middel, waarin alleen wij tot de regte
zelfkennis en kennisse Gods geraken kunnen! want dan
bevinden wij ons ook, even als in den buik van een grooten
visch en zien noch licht noch God, wij kunnen ons zelven
niet eens meer zien, kunnen geen lid meer bewegen en zijn
van alle levenden en van alle leven afgesneden; maar juist
in dezentoestand, di¢ ons zoo verschrikkelijk dunkt, is de
Heere bij ons, met zijnen hemel en met zijne volle zaligheid.

Daarom, over boord met ons, in de zee der Goddelijke
genade! — Dan komt men als een wonderteeken weder
uit de diepte op, na drie dagen en drie nachten. Amen.

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



1.
LEERREDE

OVER HET
TWEEDE HOOFDSTUK VAN DEN PROFEET JONA vs. 1—6.").

vs. 1. €n Fona Bad tot ten Heere 3fnen Gob uit
teg bigfrhed ingelwand,

De heiligen  des- vleesches en des duivels hebben allen:
kunnen zwemmen, al ziju ze ook van steen geweest; de-
waarachtige heiligen, die des Geestes en Gods zijn, zouden
ten allen tijde verdronken ziju, zoo de Heere zelf ze niet
wonderbaarlijk behouden had. Het ontbreekt Hem nimmer
aan middelen, welke juist berekend zijn voor den aanwe-
zigen nood en het gevaar des oogenbliks. Op de woorden:
» De Heere beschikte eene visch” hebben wij wel acht te’
geven, want zij bewijzen dat de Heere de hulp even zoo’
wel beschikt heeft als den nood, en dat Hij op de minuut
af met zijn heil gereed staat. Daarin bewijst Hij zijne trouw
dat nog steeds de dood verslonden en verazwolgen wordt
door het leven, wanneer het met ong leven gedaan. is, en
nog nimmer is de Heere met zijne verlossing ééne sekonde
te laat.gekomen. Het Dlijft altijd gedenkwaardig dat de
Heere zoo dadelijk een grooten visch bij de hand had, die Jona
moest opvangen en inzwelgen, zonder aan hem het minste
leed te veroorzaken. Zeker toen Jona den visch gewaar
werd, zal hij wel gedacht hebben : Nu is het voor eeuwig

* Gezongeu Ps. O, vs. 9—18; Ps. 27, 5; Ps 87, 12.

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



23

met mij: gedaan; ondertusschen, wat tot zijn verderf scheen
te zullen dienen, dat was juist zijne verlossing, en wat hem
verslond, verslond hem juist tot zijn heil. Diegenen welke
des Heeren zijn, moeten met Christns drie dagen en drie
nachten in de sweltkroes der ellende, in de kaken des
verderfs. Kr komt een tijd. dat het dierbare licht wijkt, en
dan is er duisternis, — een tijd, waarin deze duisternis
ijzingwekkend is en men meent er vnder te moeten bezwij-
ken, — en er komt een tijd, dat het op eens weer helder
wordt. Dat gaat menigmaal zoo op- en nederwaarts, zoo
voor en na met Gods kinderen. Maar de duisternis en de
hel kan ze niet vasthouden, want uit den buik des noods
en der helle beginnen zij tot den Heere hunnen God te
bidden. De Heilige Geest werpt zich in hen op, zoodat. er
scheiding komt tusschen zonde en verlossing, tusschen nood
en heil, en wanneer het nu al te erg is geworden, zoo
breekt de ziel vit de helle los tot haren God en Heiland;
zij moet, zij kan.uiét anders; wat leven heeft wil lucht en
licht van boven hebben, en laat zich niet verstikken. Zoo
bad dan ook Jona. Wij wenschen ons in dit morgenuur
met zijn gebed bezig te houden, hetwelk hij gebeden heeft
toen hij in des vissches ingewand was, en hetwelk hij na
zijne verlossing heeft opgeteekend. De woorden staan allen
in, den verledenen tijd, want toen hjj het gebed ter neder
schreef, drnkte hij meer uit hoe hij in des vissches inge-
wand zijnde met zijnen God had geworsteld, dan dat bij
juist de eigenlijke woorden zou wedergegeven hebben, welke
de angst hem uitgeperst had.

Jona heeft al een zonderling bidvertrek gehad Maa:'
och! als het waallgk ernst bij ons is, dan bidden en schreeu-
wen wij wel, waar wij ons ook mogen bevinden, want dan
weten wij van geene kamerwanden, maar wij gevoelen ons
door God ingemuurd van boven en van onderen, van voren ,
van achteren en aan alle zijden, en dan wordt de hel en
de nood onze bidkamer. Toch kon de Heere het schreijen

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



24

zijns kinds® wel hooren, even als de moeder het kind wel
hoort schreijen al is het kind beneden en de moeder boven
in huis, en zoo heeft ook de Heere het gebed van Jona
uit des vissches ingewand gehoord. Hoe Jona nu gebeden,
wat hij van den Heere ondervonden heeft, dat heeft de
Heilige Geest hem, tot troost der gemeente, doen te boek
stellen. Wij lezen het als volgt:

vs. 2. @€n Hij seihe: Tk viep uit mine benaqumb- -

beib tot den Beere/ en hij antmoobbe miy; uit den

 buik ved gafd gcheite ik/ (en) gij Hoorbet mijne
ftenune. ‘

Wij hebben daar een gebed véér ons, z00 als Davids
gebeden bijkans allen zijn. Het is éen Geest die al de hei-
ligen Gods leidt. Zij hebben geen verstand van bidden,
maar de geest bidt hen voor: »Wij hebben henaauwdheid
gehad, wij hebben tot den Heere geschreid, wij hebben ook
antwoord gekregen” - dat weten alle heiligen Gods te
vertellen, en dat vertellen zij ook gaarne. Wie aan het
roepen en schreijen is, deelt het mede dat hij in benaauwd-
‘heid is, en wie antwoord heeft gekregen, deelt het mede
dat hij geschreid heeft. Alzoo krijgen ook de overigen
moed, .als zij hooren dat ook andere kinderen Gods in be-
naauwdheid zijn geweest, en dat ook zij geschreeuwd en
antwoord gekregen hebben. Alsdan beginnen ook zij uit
hunne benasuwdheid te roepen. Het moet voor Jona wel
schrikkelijk geweest zijn toen hij het werkelijk ondervond,
dat de mannen van het schip hem over boord wierpen.
Want wij offeren ons zelven gaarne op, maar als het er.
nu wezenlijk toe komt, dan is de schrik voor onzen geest
als een gewapend man. Zelfs de overste Leidsman onzer
zaligheid ging geheel vrijwillig zijn lijden, dat Hij in onze
plaats leed, te gemoet, en toch — wij weten wat in Geth-
semane voorviel. Wij zingen het gaarne. »Doe met mij

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



25

wat u behaagt, wil mij u slechts toebereiden” — maar het
»hoe” van dit toebereiden, de weg waarin wij Gods heilig-
heid deelachtig worden, is een weg van omkomen en on-
dergang. — Toen Jona in de zee zou geworpen worden,
moest hem de angst overvallen; maar het geloof: alle kwaad
dat Hij mij in dit jammerdal toezendt, kan hij als een al-
magtig God en wil Hij als een getroaw Vader mij ten goede
keeren — dat werkt bij hem een roepen tot den Heere.
Want die des Heeren zijn, kunnen nimmer in eenigen nood
welken dan ook, geraken. zonder dat zij beginnen te schreeu-
wen en te roepen tot den.Heere. Dat doet de Geest in
hen, al geschiedt het dan ook onder zwaren last, met veel
gezucht en gesteen, hetwelk men niet onder woorden weet
te brengen; want een hevig schreeuwen tot God bestaat
gewoonlijk uit een paar woorden: s Ach God”, »ach mijn
God” of iets dergelijks.

In den angst, in de uiterste benaguwdheid bevond Jona
zich, en uit dien angst riep hij tot den Almagtigen, wien
niets onmogelijk , ook niets te wonderlijk is, en hij ontving
antwoord. God hoort de zondaars niet, die vroom willen
zijn in eigene kracht, en de tranen der Ezaus, welke niet
den zegen begeeren, maar wel den uiterlijken voorspoed
die met dien zegen gepaard gaat, die heeft hij nog nooit
geteld. Jouna echter voelde zich reddeloos verloren, en dat
wel om zijner zonden wille, nogtans wendde hij zich tot de
genade Christi, hij schreidde om heil van den Heere ondanks
de verdoemenis: dat heeft God behaagd, en daarom heeft
hij hem "geantwoord, Van achteren heeft Jona het eerst
kunnen zien dat God hem metterdaad geantwoord heeft, toen
God den visch beschikte , welke hem inslokte ; op het oogen-
blik dat de visch de kaken opsperde, zal Jona- wel gedacht
Liebben: in plaats dat ik antwoord verkrijg, is de nood nu
nog grooter, ja het is geheel met mij gedaan! Want zoo gaat
het ons gedurig; als wij in angst zijn beginnen wij te roepen ;
de Heere beschikt de middelen ter onzer uitredding, doch

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



26

die zien er bij den eersten opslag z66 uit, dat ons verderf
nu ten volle besloten schijnt, en dat wij moeten klagen:
Ik zink er nog dieper en dieper in. De weg der unitredding
is in onze cogen eene hellevaart, en wij verbeelden ons, ja
bevinden ons ook midden in de hel, wanneer God juist reeds
déér is om ons te behouden; daarom betuigt Jona: Uit den
buik des grafs schreide ik, en gij hoordet mijne stemme,.
Het ingewand des vissches was voor hem de buik des grafs:
Want hij had tot den IHeere geschreid toen hij door de
woedende golven opgenomen werd, en was dat dan nu eene
verhooring, dat hij door een visch werd ingeslokt? Ach,
hij verzonk in nog dieperen nood, maar midden wit die hel-
schreide hij. om. heil en uitredding; hij klaagde het zijnen
God, dat wel verre dat God zijn gebed had verhoord, hij
nu door, het verderf voor eeuwig verslonden was, — en
nu verhaalt hij ons verder dat de Heere zich zijner heeft
aangetrokken en een oor heeft gehad voor zijne stem, voor
zijn klagen, schreijen en' gesteen. O, laten wij dan ook
niet twijfelmoedig worden, als wij tot den Heere schreijen
en de nood dan nog wel dubbel zoo groot wordt als te
voren, want naderhand zullen wij het ondervinden, dat juist
in den, meest radeloozen toestand de Heere ons met zijn
antwoord nabij is, Ook hebben wij ons volstrekt niet van
het gebed te laten terug houden door de gedachte: dewijl
ik mij in deze hel, in dit graf bevind, zoo mag ik tot Hem
niet roepen, want ik heb het met mijne zonden wel verdiend
omin dezen afgrond te vervallen, de Heilige Geest stelt hier
voor allen, die naar barmhartigheid verlangend zijn, Jona
tot een toonbeeld, dat, hoe diep de hel ook zij, God de
Heere evenwel in den hemel het geroep en geschrei om
heil, om uitredding, om zaligheid wel hooren kan en ook
wel hooren wil; daarom zegt Jona: Gij hoordet mijne stem.
Deze verhooring was voor hem. verrassend, en hij heeft
het nedergeschreven tot troost van alle.opregten, die zich:
uit de hel niet verlossen kunnen — en -hij predikt hun:

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



217

Houdt maar aan met schreijen om heil en zaligheid, de
Heere zal ook u verrassen, ofschoon alles u toeroept dat
de Heere u om uwe zonden in de hel geworpen heeft, dat
Hij u van zijn aangezigt verstooten en u verlaten heeft. —
Zulk eene verschrikkclijke aanvechting heeft Jona ook moe-
ten doorstaan; hoor maar, hoe hij daarover tot zijnen God

klaagt,

Vs. 3 en 4. IPant gij Hadr wmij getworpen in be
‘biepte/ in Het Hare bter jeeén/ en be jt2aom antbing
mij 3 ai wiwe Taren en ulue goiben gingen ober ng
Benen. Enbe ift seide: K Ben uitgeftooten ban booy
ufue gogen ; (nagrang 3al {R ben tempel uiner Jeilig-

' beib tueber aanfcbﬂumen) * : ’

Al7oo gaat het in de ziel toe als zij in een zwaren nood
verkeert zij denkt die geheele nood wordt haar van God
toegezonden, niet om haar te helpen en haar daaruit te ver-
lossen, maar om baar daarin te laten liggen. Het is haar
bijkans ongeloofelijk dat God nog eenigzins hart voor haar
zou hebben in zulk een’ nood, daar zij niets dan toorn en
ongenade van de zjde Gods ontwaart. Zoo spreekt dan ook
Jona: »Gij hadt mij geworpen in de diepte, in het hart der
zeeén,” want ofschoon de zeelieden het gedaan hadden ,
zoo zouden zij het toch niet hebben kunnen doen, zoo Grod
het hun niet had toegelaten; en al was ook de zonde, dat
hij z1ch niet onder het woord der genade had willen bui-
gen, de voornaamste oorzaak van zijnen doodsnood, zoo had
God het toch wel anders kunnen bestieren en hem dadelgk
de Aonde vergeven Dewijl hij nu echter in zulk een’ nood
geraakt Was, 700 was het God die het gedaati had, en de-
wijl hij het emde van Gods wegen niet zag, zoo sprak hij:
Gij hadt mij geworpen, gij liet mij varen en uit uwe hand
gllppen, gl) zondt mwij van U weg in de waterko]k waarin

*) De overzeiting van Luther heofi: ik zal den tempel awer heiligheid’ niet
weder aanschonwey.

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



28

men wel overeind komt te staan, doch niet om staande te
blijven maar om des te dieper te verzinken, waar men wel
voortgesleept wordt, doch niet naar het drooge, maar ge-
heel in de volle en diepc zee; Ja »in het harie der zeeén,”
zoodat er geen uitkomst was noch ter regter- noch ter lin-
kerhand. »De stroom omving mij” — het was alles verlo-
renheid, ik lag daar zonder eenige hoop op redding. Ik
schreide, ik schreide, maar in plaats van mij te helpen,
liet Gij uwe baren en golven de eene na de andere oyer
mij henen gaan; en dacht ik al eens: deze golf is over mij
heengetogen, nu zal ik kunnen boven blijven, zoo liet Gij
alras eene nog sterkere op mij aanloopen en mij over het
hoofd gaan, zoodat het gedaan was. met mijn leven. Nu
dacht ik: Er is voor mij geene zaligheid meer, God wil
mij niet meer zien, mij niet meer bij Hewmn toelaten, niet
naar mij meer hooren: neen, Hij wil zijn aangzigt niet
meer over mij doen lichten: » Ik ben ten eenemale door Hem
verstooten.” - Zoover heb ik het nu met mijne zonden ge-
bragt, dat God zich niets meer aan mij laat gelegen zijn;
al dit kwaad heeft Hij zelf over mij doen komen om zich
te wreken over al mijne boosheid; o mijne ziele, nu moet
gij sterven, God zal hier geen wonder doen om u uit te
redden. Ook de laatste schemering van hoop heeft Hij weg-
genomen, »nu moet ik met den dood en het verderf wor- |
stelen, zonder ooit God weder te zien met de hulpe zijus
aangezigts, gelijk het mij vroeger toch zoo vaak heeft mo-
gen gebeuren; het is nu alles uit en voorbij.”

Dat zijn zoo onze gedachten en overleggingen, als wij ons
te midden van de zee der hartstogten, der zonde bevinden,
in den diepgaanden nood van ziel of ligchaam, in tijden van
zware beproeving, wanneer God ook zelfs het laatste rund
van den stal wegneemt en zelfs den stal ook, en wij geen ant-
woord meer weten te geven op de vraag: Wat is uw eenige
troost beide in leven en sterven? Zonden zien wij genceg,
afschuwelijke zonden, wij zien nood en dood van alle zijden,

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



29

verderf en ondergang dreigt van rondsom, — wat wij gis-
teren nog wisten: »Ik heb een’ genadigen God en trouwen
Vader in de hemelen,” dat is heden weder weg. Het dop-
dert schrikkelijk boven ons hoofd, vaurvlammen dreigen ons
te verteren, de afgrond gaapt om ons te verslinden ba-
zuinen hooren wij die tot het oordeel oproepen — of ook
gebeurt het wel dat alles zwijgt boven ons, en wij niet an-
ders hooren of zien, dan dat de nood telkens hooger stijgt;
God slaat ons met zijne tien plagen, gelijk voorheen de
Egyptenaren, en ook wat ons het liefste is, datgene wat
ons is als de eerstgeboorte, ontzinkt ons in zulke golven en
baren; — in zulk een’ toestand nu, waar men niet anders
denken kan dan: Ik ben uitgestooten van voor uwe oogen —
hoe houdt een mensch, een kind Gods het daar uit?

Verneemt wat de Heilige Geest den armen Jona gaf uit
te spreken, en waardoor hij in deze zware aanvechting en
nood der ziele, de zege heeft weggedragen over zijn vleesch,
over nood, dood en helle, en waardoor hij in het midden
van de baren der zee, ja midden in des vissches ingewand,
zich op eens weder bij den Heere bevond: €ventuel (want
alzoo staat er in het Hebreeuwsch) eentuel 3al ift ben tem:
pel utver feiligheit weber aanfrhoutven.

Dit » Evelwel’" (evenwel zal ik den tempel uwer heiligheid
weder aanschouwen) was vaf ouds eene waarachtige har-
veréterking voor ieder aangevochten gemoed. Zij ook alle
hoop vervlogen — de bevinding echter werkt hope; en wan-
neer het geloof onmagtig ter neder ligt, z00 rigt de hoop
het wederom op. Het ontbreekt een kind Gods, ook in den
verschrikkelijksten nood, wanneer ook alle verwachting af-
gesneden is, nimmer aan heiligen Geest, van welken de
Apostel betuigt dat Hij onze zwakheden te hulpe komt. Een
doode kan niet klagen; waar echter de liefde Gods in het
hart is, daar is veel klagens als men in den nood zit, en
daar ontstaat eene twist der liefde, hetzij in gedachten of in
hoorba.re woorden, omdat men Gods wegen niet begrgpt

gtb0436 | www.over-theologie. nl/gratls theologleboek



30

En als nu de overmagt des ongeloofs God de eere zijns
werks wil ontrooven, en de gedachten van hopeloosheid ,
door de hel gaande gemaakt, slechts toorn en verwerping
willen doen verwachten, zoo hoort men, waar slechts waar-
achtig leven is, in het midden van verloren zijn en van de
diepste klagten , dit zegelied:

- Evenwel zal ik den tempel uwer heiligheid weder aan-
schouwen. — Zoo was het ook bij Jona. Ofschoon bij zich
in den schrikkelijksten toestand bevond, zoo kwam toch op
eens de bewustheid bij hem op, dat hij daar niet in zoude
omkomen, maar behouden worden. Daarna sprak hij het
uit, ofschoon hij niets zag: Evenwel zal ik den tempel uwer
heiligheid weder aanschouwen. Wel is de nood erg, maar
ik zal nogtans dit voor waar houden, dat ik den tempel
uwer heiligheid weder aanschouwen zal. Onder stempel”
verstond hij nu niet het cederen huis te Jeruzalem op zich
zelve, maar veeleer datgene wat de geloovige daarin met
de oogen des geestes zag, daarom zegt hij: den tempel uwer
heiligheid. Hij meende bijgevolg: het wondere gebouw des
heils, hetwelk God voor ziju volk heeft gebouwd. Jona wil
zeggen : Ik wil evenwel niet aflaten te wachten op uw heil,
hetwelk gij uit de volheid van uwen Christus mij beloofd
hebt. Zoo sprak ook Job:, Al zoude hij mij dooden, zo0
wil ik nogtans op hem hopen. Het woord »Heiligheid”,
Gods heiligheid, heeft voor allen, die nog zich zelven hei- °
ligen, hoezeer zij dat woord ook prijzen, iets schrikkelijks,

iets'onverdrag‘elijks. Maar in den nood leeren wij de liefe- -
lijkheid en dierbaarheid van dit woord kennen; want als ik

geheel en al (}nrein ben, dan verheug ik mij dat de Heere

heiligheid genoeg heeft om mij daarin te reinigen. Eerst in

den neod leért_men het inzien, dat God zich voor zijne

heiligheid een hnis heeft gegrondvest en opgebbuwd. Dit
huis is de gansche raad Gods in Christus Jezus tot zalig-
heid van al wat verloren is. Naar dezen raad heeft de

heiligheid Gods haar ‘troon gevestigd op het verzoendeksel,

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



31

en deelt God zjne heiligheid aan de verlorenen mede in
Let bloed der verzoening, door den Geest der genade in
het Woord van zondevergeving. En wie nu maar eerst,
al is bet ¢énmaal, iets van deze heiligmaking tegen zijne
onreinigheid, als een waarachtig verlorene, gesmaakt heeft,
diens oogen kunen niet weder terugzien, neen in den diep-
sten nood en hoe ook aangevochten, laten zij niet af, te
hopen tegen alle hoop, ja ondanks alle tegenspraak te ge-
looven : »Evenwel zal ik den tempel uwer heiligheid weder
aanschouwen”, en te schreijen: Laat mij leven opdat ik u
love, en dat uwe regten mij ondersteunen” gelijk wij zulks
ook in den 119%= en in den 42'*® Psalm uitgedrukt vinden.

Dit: »Evenwel zal ik den tempel uwer heiligheid weder
aanschouwen”, klinkt bijkans evenzoo als de Apostel Paulus
voor de geheele gemeente, en tegenover de diepste diepte
des verderfs en der verlorenheid zich witdrukt in het 8°.
Cap. van zijn’ brief aan de Romeinen, alwaar hij met zeker-
heid betuigt, dat niets ons scheiden zal van de liefde Gods
welke in Christus Jezus is.

Zoo geeft ons de lieve profeet Jona het geheele geheim
der godzaligheid te verstaan. Aan hem is het ook openbaar
geworden dat het Evangelie van Jesus Christus eene kracht-
Gods is tot zaligheid. Wel is waar is het ons in den nood
eigen, om ook z66 te denken gelijk Luther in zijne over-
zetting heeft: »z66 dat ik dacht, ik zoude uwen heiligen
tempel niet meer zien:’ — ik dacht, voor mij is geene ver-
lossing, geene heiliging, geen heil, eere of doorkomen meer;
voor mij is het uit en voorbij met de zaligheid. Ik kan
niet meer vernieuwd worden tot bekeering, ik heb met den
Zoon Gods den spot gedreven, ik heb al te moedwillig ge-'
zondigd en den Geest der genade smaadheid aangedaan,
het gaat mij als Ezau, ik kan met al mijne tranen den
zegen niet weder verwerven, ik heb het al te erg gemaakt
met mijne zonden, en God kan mijner niet meer gedachtig
zijn; Hij heeft mij moeten verstooten, dasrom laat Hij ook

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



32

al zijne golven en baren over mij henen gaan. Ach, waar-
om heb ik toch eenmaal in zijnen heiligen tempel mogen
inzien® het ware mij beter nooit geboren te zijn geweest,
dan in zulk eenen toestand te zijn gekomen; wanneer van
twee, welke op #én bed of in denzelfden nood liggen, er
één aangenomen wordt, dan word ik zeker verworpen. Al
deze dingen zijn tegen mij.”

Daarentegen hebben wij ook aan Jona een bewijs, dat
bij de kinderen Gods de taal der hopeloosheid den Geest
der genade opwekt en aanspoort, om juist in den wan-
hopendsten toestand geloof, hoop en liefde levendig te maken;
zoodat liefde aan hoop, en hoop aan geloof de hand reikt,
en liefde, geloof en hoop zich opmaken in de ziel, zoodat
de bedrukte de baren en golven niet aanziet, niet aan de
belofte Gods twijfelt, maar gesterkt wordt in het geloof,
God de eere geeft en op het allerzekerste weet: Wat God
belooft, dat kan hij ook doen. En getroffen door het liefe-
lijk Evangelie, door deze kracht Gods ter zaligheid, hoe
dan ook ingesloten en toegemuurd, en ofschoon geen licht
gezien wordt, zoo laat de omkomende het zegelied hooren;
» Evenwel zal ik den tempel uwer heiligheid weder aan-
schouwen.” Want daar, waar eenmaal door de hand Gods
de belofte in de ziel werd geplant en geloofd: het goede
en de weldadigheid zullen mij volgen al de dagen mijns
levens, en ik zal in het huis des Heeren blijven in lengte
van dagen (*) - daar zal ook wel onverwachts, als de
vloed komt opzetten en alle baren Gods over den mensch
henengaan, dit Woord waarheid worden: De Heere zal des’
daagé zijne goedertierenheid gebieden en des nachts zal zijn
licht bij mij zijn; het gebed tot den God mijns levens. Wat
buigt gij u neder o mijn ziel en zijt gij onrustig in mij?
‘Hoop op God, want ik zal hem nog loven, hij is de
menigvuldige verlossing mijns aangezigts en mijn God.

*) Psalm 23 vs. 6,

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



33

Dit is echter een voortreffelijke geest, die zich door geen
tegenstand laat ter neder houden, maar ondanks alle baren,
golven en vloeden Gods die over den ellendigen henengaan het
revenwel” het nnogtans” des geloofs niet opgeeft, al isThet dat
hem de gedachten bestormen, dat hij van den Heere geheel en
al verstooten is; al zou hij ook. zelf verschrikken van dien
moed om zich z66 te uviten, hij zal wel ondervinden dat
zulk een »nogtans” zal staande blijven, zoo als ook Job het
ondervond, toen hij,. ofschoon op den aschhoop zittende, mid-
den in de smarten uitriep: » Ik weet dat mijn Verlosser leeft.”

Vs. 5 en 6. ®c lwateren Habden mij omgeben tot
te 3iele toe; be afgrond ombing mij; Het iwier wag
aan mijn Jooft gebonben. Ik inag nehergedaald tot
be gronben ber bergen; de grenbdelen ber aarbe waren
om mij Henen in eeulmigheit; maar g felic mijn
Ieben nit den berbderve opgeboerd/ o Beere miju Gob,

Het aanhouden bij God, ofschoon men denkt »ik ben
geheel door hem verstooten™ moet zijne heerlijke vrucht,
moet de vrucht der geregtigheid opleveren. Dat deelt Jona
ons mede tot troost van alle noodlijdenden en aangevochte-
nen, door in deze verzen te herhalen, in welk eene be-
naauwdheid hij geweest is: s De wateren hadden mij omgeven
tot de ziele toe.” Tot aan de ziele dus, tot aan de lippen
z66 hoog kwam het; want toen de visch hem inslokte,
slokte hij meteen eene groote hoeveelheid water in, zoodat
Jona in dezen vloed den dood nabij was. KEvenzoo denken
wij ook wel eens: Nu heeft het een einde, nu kom ik
om, het is gedaan met Gods genade, het is nit met zijne
hulp. »De afgrond ontving mij” zoodat het mij was gelijk
het den aangevochtenen menigmaal is, alsof men eene stem
verneemt: Gij zijtl in onze magt, denkt gij nog dat gij
Gode zijt; gij komt hier nimmer weder uit, wij houden u
vast, gij blijft in onze magt, om uwer zonden wille.

sHet wier was aan mijn hoofd geboh'den," zoo klaagt hij
verder; want het wier, door den visch ingeslokt, zette zich

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



34

om zijn hoofd. Dat was ook een ander hoofdsiersel dan
wanneer de gemeente zingt: Gij bedekt mijn hoofd met
eene kroon van fijn goud. Ach, al degenen die d44r boven
kroonen zullen dragen, moeten het verstaan dat hier bene-
den, onder hun met doornen gekroond Hoofd Christus,
menigmaal het wier zich om hun hoofd slingert, zoodat
de duivel alle regt schijnt te hebben hen te beschimpen
over zulk eene kroon! #Ik was nedergedaald tot de gron- .
den der bergen,” namelijk, met den visech, zoodat hij
dieper lag verzonken dan het uiterste en onderste van alle -
vastigheid waarop men rusten kan. Even zoo kan ook de
aangevochtene menigmaal zich in zijnen nood zoo diep ne-
dergezonken gevoelen, dat het hem onmogelijk toeschijnt
ooit weder de hoogten Gods, de hoogten zijns heils te kun-
nen bereiken, waarom de profeet nog laat volgen: = De
grendelen der aarde waren om mij henen in eeuwigheid,”’
d i. ik was in den visch op den bodem der zee als in eene
gevangenis ingesloten, welker grendelen men toegeschoven
had, zoodat de gevangene niet anders verwachten kan dan
dat hij er voor altoos in moet blijven. Ach, dat is een
verschrikkelijke toestand, als de nood bij ons zoo hoog
stijgt en ons zoo ter neder drukt, dat wij ons als levendig
in een graf bevinden, wanneer de twijfelingen ons zoo zeer
overweldigen, dat alle opening, alle uitgang tot God en
zijn hart ons als toegemuurd en gegrendeld is, en alles ons
heimelijk toeroept: Nooit, nooit komt gij in den hemel,
nimmer, nimmer zult gij verlossing beleven, voor altijd
blijft gij verloren en verstooten; andere mogen losgelaten
worden,. maar gij blijft voor altoos rampzalig. Ja, Gods
heiligen hebben vreesselijke ondervindingen gehad, hoe ver
het mét de radeloosheid komen kon, en hoe schrikkelijk
het is met den dood en den nood te moeten worstelen, als
men hoegenaamd geen licht, geen troost van boven heeft.

Nu komt echter een »maar’ en dat is een ander »maar”
dan hetgeen de duivel, de nood en het . ngsvolle hart tel-

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



35

kens opwerpen: » Maar Gij hebt mijn leven uit het verderf
opgevoerd, o Heere mijn God.”

Alzoo geeft God dan den ellendigen ook een »maar”, het-
welk een zegelied is. Het verderfis er wel is waar, eene groeve
die verteert, gelijk wij lezen Job 33 vs. 15 -22. Alles
wordt verteerd in den nood, zoodat het vleesch verdwijnt
uit het gezigt en het gebeente geen merg meer behoudt.
Als echter dan bij ons het eene »maar’ na het andere opkomt:
maay de nood, maay de zonde, maa2 de dood, maaz de hel,
maa2 de toorn en de verdoemenis: — dan behoudt de Geest
der vrijmoedigheid ten laatste evenwel de overhand, de stemme
des ellendigen komt op in de ooren Gods, en het krnis van
Christus , hetwelk niet meer gezien werd, begint midden in ons
verderf weder te stralen in nieuwen glans der liefde Gods. De
donder zwijgt, het ongeloof vermag niets meer, en eer men
het vermoedt, zict men Hem weder, die onze zonden gedragen
heeft. Dan is ons leven gered, onze ziel op nieuw geborgen,
wij zijn uit de groeve uit, wij zien den Heiland Gods en
roepen met Thomas uit, terwijl onze oogen gerigt zijn op
zijne wonden, op zijn leven: »O miju Heere, en o mijn God” —
gelijk ook Jona hier uitroept: Heere, mijn God!

» Heere” —- want hij heeft ons gekocht en is toch magtiger
dan de groote visch, dan de diepe afgrond, dan de_geweldige
vloed, dan de gevangenis, die hare grendelen over ons toe-
gesloten bad. »Mij is gegeven alle magt in den hemel en op
aarde, en ziet ik ben met ulieden al de dagen tot de vol-
einding der wereld!”

»Mijn God”, — ja dat »mijnen”, dat »mijn” zeggen, dat
smijn God” zeggen, het komt toch eindelijk. God heeft ge-
antwoord, de stemme des klagens gehoord, men aanschouwt
zijne trouw, de onveranderlijkheid zijner liefde, de waarheid
zijns Woords, en van al zijne toezeggingen. Men voelde
zich uitgestooten van zijne oogen, van zijnen tempel verwor-
pen, den tempel zijner heiligheid, men lag daar in de diepte —
maar in de helle bezoekt hij de verlorenen — en zoo is men

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



36

dan niet beschaamd geworden over zijn » nogtans” en de ver-
lorene grijpt hem in zijn verzinken met beide armen aan,
en wat zoude hij anders kunnen zeggen dan »'mijn God!”
immers, zulk een God, die ons in onze verlorenheid op-
zoekt, kan niet anders zijn dan een God van verlorenen en

ellendigen. A
Mijne geliefden! Is het niet tot onzen troost opgeteekend
geworden : » Maar Gij hebt mijn leven uit het verderf opge-
voerd, o Heere, mijn God”? Hebben wij dan niet alle reden
om in allerlei opzigt moed te grijpen in den Heere, vooral
in dezen tijd van verdrukking ? Hetgeen Jona overkwam, over-
kwam ook David, overkwam alle heiligen Gods, inzonder-
heid onzen dierbaren Heer en Heiland Jesus Christus. In alle
Psalmen hooren wij Hem klagen hoe alle baren en watergolven
Gods over Hem heengingen. Maar dat heeft Hij ook betuigd :
» Gij zult mijne ziele in de helle niet verlaten, Gij zult niet
toelaten dat uw heilige de verderving zie.” Christus is opge-
staé.n, verlost van de banden des doods. Onze zonden heeft
Hij gedragen en al onzen-nood. Daarom moet het ons welge-
lukken , dat wij antwoord ontvangen als wij tot Hem roepen —
dat onze stcm gehoord wordt, als wij tot Hem schreijen uit
den buik des grafs. Daarom zullen wij niet beschaamd wor-
den als wij het » nogtans zal ik den tempel uwerheiligheid
weder aanschouwen” laten hooren, ook dan als wij denken
»ik ben uitgestooten van voor uwe oogen.” Al zijn de gren-
‘delen der aarde ook om Gods kinderen heen — Hij draagt
de sleutelen der helle en des doods. Deze onze sterke Simson
laat zich niet houden, en ook zijn volk'niet, door slot of
grendel. Hij heeft ons zijn woord gegeven, dat is zekerder
en waarachtiger dan al het zigthare, dan alle magt van ver-
derf en ondergang. Daarom, houden wij ons aan Hem, zoo
zullen wij met Hem wel doortogt vinden, en dit zal ten
laatste in waarheid ons laatste woord zijn: »Gij hebt mij
verlost, o Heere, o trouwe God.” Awmen. .

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



1.

LEERREDE

OVER HET

TWEEDE HOOFDSTUK VAN DEN PROFEET JONA vs. 7—9.°)

%6 DHeb gevlwaald aig eeu herfozen fehaap (of volg. Lu-
ther: ¥k %en al§ cen berdwaald en berforen fehaap); 3oeh
utuen knecfjt/ want utwe gelioben helt ikt niet bergeten. Deze
klagt, bede en betuiging lezen wij aan het slot van Psalm
119. Er schijnt eene tegenstrijdigheid daarin te liggen, want
hoe kan men dwalen als een verloren schaap en tevens voor
den Heere betuigen.: Tk vergeet uwe geboden niet. De zaak
is echter eenvoudig; al wie slechts eenig leven heeft kan
het hier zonder Gods gemeenschap niet uithouden, hij kan
niet buiten dezen troost des Heiligen Geestes, dat hij dddr-
van verzekerd zij: de Heere daarboven is mijn God. Is hij
echter als een schip, weggeslagen van zijne ankers en prijs
gegéven aan ‘de baren ‘der zee, heen en weder geslingerd
van alle winden der zonde, der aanvechting en van allerlei
nood, gaat hij eenzaam en verlaten zijnen weg, kan bhij de
weide Gods niet vinden waar de kudde Gods nederligt,
voelt hij zich beroofd van den grooten Herder der schapen;
moet hij uitgeteerd en afgetobd aan het dwalen: — zoo zal

- alles, wat waarachtig leven heeft, juist dan het meeste aan
de geboden des grooten Herders denken. — Ach, als ik met
nood en aanvechting te kampen heb, als ik weggeslagen ben
van den grond, waarin mijn anker rusten moet, wanneer ik

*) Gezougeu Ps, 61, vs. 1—4; Pe. 119, 64; Ps 59, 10.

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



38

mijn’ Heere, mijn’ Herder en den Bruidegom mijner ziel
verloren heb, zoo gevoel ik mij aan den dood ovérgegeven,
zoo zie ik slechts ondergang, zoo gevoel ik mij als een
schaap, dat van de kudde weggeloopen en afgedwaald is.
Hoe vele wolven zijn er niet in het woud en op het veld!
ik ben te angstig en ook geheel magteloos om ééne enkele
schrede te wagen; van alle kanten zie ik gevaar en verderf,
en mijnen herder zie ik niet, ik kan hem ook niet opzoeken,
ik kan hem niet wedervinden, indien hij zich niet laat vin-
den. Dan gaat het arme dier aan het blaten: »Ik ben uw
knecht, ik ben uwe’ dicustmaagd, ik ben uw schaap.” Ja
dit »ik ben uwe”, dat komt uit het hart wanneer men dit
het allerminst durft te gelooven; want de Geest geeft het,
dat men andanks alle zonden, en ofschoon men zich ook
niets kan toeéigenen, zooveel te meer het oog op den eeu-
wigen losprijs rigt, en zoo houdt het schaap dan niet op met
roepen: »Zock mij, zoek mij” en weet ook wel een beweeg-
reden bij te brengen waarom de Heere het zoude zoeken,
namelijk omdat het des Heeren geboden gedachtig is. En
deze beweegreden is opregt. Bij de belijdenis »ik ben als
een verdwaald en verloren schaap”, kan degene die zulks be-
lijdt, onmogelijk des Heeren geboden vergeten. Welke ge-
boden kan hij niet vergeten? De Heere heeft het bevel aan
zijnen Jacob gegeven, dat hij den zegen zal hebben en het
leven. Zegen en leven, dat zijn dus de geboden Gods. Kan
eene ziel deze geboden vergeten, wanneer zij het eenmaal van
den Heere gehoord heeft: » Mijne genade zal van u niet wij-
ken’? Kan zij die vergeten, zelfs wanneer zij zich later door
en door zonde, geheel en al genadeloos en goddeloos bevindt?
Volstrekt niet. Al breekt de nood aan, . en met den nood de
vloek en de verdoemenis, — dat evenwel de Heere den zegen
heeft geboden, dat kan zij nimmermeer vergeten. Al over-
weldigt haar de dood met zijne verschrikkingen onder allerlei
gedaante, al dreigt ondergang en omkomen van alle kanten, —
dat de Heere het leven geboden heeft, dat blijft zij indachtig.

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



39

Maar dat nood en dood, dat zonde en verdoemenis aanwezig
zijn, terwijl er leven en zegen moesten zijn, dat verwekt den
angst, die wel eens klimt tot volslagene vertwijfeling; dat ver-
oorzaakt het worstelen, het hartverschenrende blaten van het
schaap. Er moet weder zegen en leven zijn; hoe verre ook
van den Heere weggeslagen, hoe het ook tot het uiterste
moge gekomen zijn, en of het ook steeds donkerder wordt,
des te magtiger toch ligt in de ziel het denken aan leven
en zegen; het gedenken aan den Heere. En zij komt, zij
komt ook ten laatste weder, de belofte der hulpe van den
Almagtige. Wat uit God is heeft den slag gewonnen, juist
dan wanneer het dien verloren heeft. Hoort wat Jona daar-
van betuigt. Wij lezen,
Kap. 2, vs. 7—9.

7. 1§ mijne siel in mij obeftelpt Wwag/ dacht ik aan den
Deere; en mijn gebed fwaw tat W/ in den tempel ulver Hei-
ligheit, 8. Wie be balfche jdelGeden onberfouben/ verlaten
Bunlieber twelbadigheid. 9. IPaar ik 3af W offeren met te
ftem ter bankzegging; wat ik Geloofd Heb/ zalil Getalen,
Vet BHeil ig bes Heeren.

A1 mijne 3icl in my obverjtelpt Wmag/ dache ik aan
ben Heere; en mijn gebed fivam rot 1/ in den tempel
uiner freiligheit.

Dat heeft de profeet Jona dus ook ondervonden, dat zijne
ziele in hem overstelpt is geweest. Dezulken dus die daarover
klagen dat hunne ziele in hen overstelpt is, hebben toch
broeders en zusters véér hen gehad, die even zulken strijd
des lijdens hebben moeten doorgaan. Het is bijkans niet uit
te houden wanneer de ziele overstelpt is in iemand die des
Heeren is. In zulk een toestand wordt men tot een spot, tot
hoon en tot een spreekwoord van alle duivelen, en in ons
zijn geene tegenredenen, om ons tegen hen te verweren. Men
staat zoo geheel verlaten en ontvangt van alle zijden vuistslagen.

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



40

Duizend, ja millioenen beloften van zegen en leven te hebben
gezien, en niet ééne eemge daarvan te zien vervuld, datis
te vreesselijk dan dat’men het ‘zou kunnen verdragen. Den
trouwring in den afgrond te zien'liggen, en te moeten hooren :
»Dat is uwe schuld, haal hem weder zoo gij kunt” — dat
is genoeg om tot vertwijfeling te brengen. Den zegen van God
te hebben, en dan van alle zijden den vloek te vernemen
alsof men een Judas ware; het leven te hebben voor eeuwig,
en bij dat al zich te bevinden als Petrus, toen hij den Heere
had verloochend en niet wist, of hij Hem ooit zoude weder-
zien — verwekt eenen onbeschrijfelijken angst. De eere Gods
te kennen en dan voor alle duivelen aan de schandpaal ge-
bonden te staan, en geschonden te liggen op een veld vol
doode ligchamen, dat is bijkans om te niet te gaan.

De weg Gods met zijne uitverkorenen echter is door diepe
wateren en zijne voetstappen worden niet gezien, dan van ach-
teren. Met strakken blik en sprakeloos staat men bij het graf,
waarin men al zijne verwachtingen begraven ziet, en alle be-
loften Gods schijnen »Neen” te zijn, in plaats van »Ja en
Amen.” Ook dit nog, ook dat nog moet ons treffen, alsof
God er op uit ware ons te vernietigen. Daar staat men dan,
alles wat men in de hand had is verbroken, het is dood,

- alles is afgesneden! Millicenen gedachten uit den afgrond en
varige pijlen des boozen jagen door het hart. Medelijden ont-
moet men nergens. Men ondervindt slag op slag. Men gevoelt
eenen ijsselijken nood, en zoo men niet oogenblikkelijk ver-
ademing krijgt, dan is het met den mensch gedaan; de ziel
versmelt en versmacht, en wordt als met eenen nacht over-
dekt door angst, beklemdheid, zorg en bekommering, alle
levenswerktuigen zijn als ineengedrukt en zamengetrokken,
en men ziet zich alléén met de puinhoopen zijuer eeuwige be-
zittingen op eene zandbank, en van rondom dreigen alle baren’
den dood. Niemand wordt onzen nood gewaar en wij bespeu-
ren geene redding.

In zulk eene overstelptheid der ziele, wat gebeurt er dan

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



41

bij de uitverkorenen Gods? Geven zij zich geheel aan de ver-
twijfeling over? Worden zij den duivelen ten prooi gegeven,
een buit van nood, van zonde, van de hel? Dat zij verre.
Z46 betuigt de profeet Jona : » 2018 mijne 3icle in mij oberftelpt
tnag/ bacht ikt aan ten Heere.” Bij allen, in wier ziele het in
opregtheid toegaat, kan dit niet achterblijven. Juist dan als
.de mnood hoog stijgt, juist dan als het in de diepste diepte
gaat en tot verzinkens toe, dan is er een gedenken aan den
Heere, gelijk nooit te voren. Wel is waar, dit gedenkenoaan
den Heere vertoont zich op die wijze, dat de ziel zucht:
»Mijn God, mijn God, waarom hebt Gij mij verlaten, waarom
verstoot Gij mij, waarom moet ik in het zwart gaan, waarom
verbergt Gij uw aangezigt voor mij?”’ Maar juist bij al het
klagen, kermen en jammeren, kan men den Heere niet ver-
geten. Bij alle uitverkorenen wordt vervald wat de Heere
beloofd heeft: »De Trooster, dien ik u zenden zal van den -
Vader, die zal u alles indachtig maken wat ik u gezegd heb.”
De Heilige Geest is werkzaam in de ziel, hoe zij zich ook van
den Heere verlaten en zonder troost bevinden moge, de goede
woorden en liefelijke, troostrijke beloften van leven en zegen
met des te meer kracht bij haar in het geheugen terug te
roepen. De duivel zoekt zulke beloften voor de ziel belagche-
lijk te doen- voorkomen, maar de Heilige Geest bewerkt de
ziel zoodanig, dat zij 'zoox;eel te meer op deze beloften pleit
en er mede worstelt, opdat zj nogtans waar mogen worden,
en de Heere op nieaw- met haar van leven en zegen moge
spreken. Daardoor ontstaat dan het gebed; gelijk de profeet
betuigt : »en mijn gelied kwam tot- u/ in ben tempel ntoer
Heiligheid”. Van zoodanig gebe®, hetwelk, juist in nood en
aanvechting, 3onber opfjoudben geschiedt, schrijft de Apostel
zeer troostelijk Rom. 8, vs. 26. Dit gebed vindt zelfs dan
plaats,, wanneer wij niet weten dat wij bidden, ook niet weten
wat wij bidden zullen, ook als alles in ons zegt: »Houd op,
laat toch af, God hoort de zondaars niet, God hoort uw ge-
bed niet, hij maakt eene voleinding met u.” Het woord des

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



42

Heeren Jesus is magtiger dan alle nood van ligchaam en ziel ;
zijne beloften van zegen en leven, zijne liefde heeft Hij in
het hart geworpen, daarom kan het gebed der uitverkorenen
niet uitgedoofd worden. Ofschoon alles » neen” schreeuwt, of-
schoon zij zich in de hel voelen liggen, evenwel blijft het
er bij: »Uit den buik des grafs schreide ik tot U, hoor het
blaten van uw schaap, o Gij groote Menschenhoeder.” En
een Almagtige is in dit gebed , de Heilige Geest, en die weet
wel hoe het hart van een toornend Vader weder gewonnen,
hoe de genade, hoe zegen en leven van den troon weder
verworven wordt. Daarom staat er: mijn gebied Bluaw/ ja
het kwam, hoe ook teruggehouden door alle magten des af-
gronds, ja door mijn eigen ongeloovige hart, fjet ftwam/ het
drong door, waarheen? ¥et fmam tot I/ in den tempel
utver Peiligheid. Door den Heiligen Geest komt het gebed
tot den Vader van alle genade; in dit gebed wordt de ellen-
dige aan zijne voeten geworpen. In den tempel van Gods
heiligheid is heiliging en reiniging voor de onreinen, voor
de verlorenen, eere voor die in schande zijn, heerlijkheid
voor die vertreden liggen. En wie daar in de diepte nederligt,
ondervindt het, dat zijn gebed niet vergeefsch was tot den
God zijn levens. Uit het huis van Gods heiligheid en heer-
lijkheid snelt de Vader zelf zijn verloren kind te gemoet,
van den troon der genade komt kwijtschelding en allerlei
hulp, en de ziel is van haren nood genezen. De heiligheid,
de heerlijkheid, de eere, welke haar toegezegd was, waar-
naar zij had gedorst, heeft zij verkregen midden in hare ver-
lorenheid, en zij is tevreden gesteld geworden door den al-
magtigen God en grooten Ontfermer.

Dat is het wat Jona betuigt, als hij zegt, mijn gebed
kwam tot U, in den tempel uwer heiligheid; en wie dit
ondervonden heeft, die kan niet nalaten dat hij er, als
ware het in éénen adem, bijvoegt: »®ie de baldche fjbeifje-
ten cuderfouden/ verlaten huntieder telbadigheid.”

Mogt gij dit allen verstaan en het ter harte nemen! Het

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



43

onderscheid tusschen waarachtig leven en schijnleven wordt
toch ten laatsten openbaar. - Wie waarachtig leven heeft, kan
het in geenen nood, in geene zonde, in geene aanvechting
en verlegenheid uithouden. Hij blijft vasthovden aan Gods
belofte van leven en zegen. Hij worstelt zé6lang tot dat hij
deze belofte weder heeft. Hij moet zeker zijn van zijne zonde-
vergiffenis, hij moet verlossing hebben uit allen nood. Hijj
kan alles slechts van den Heere zelven verwachten. Hij dorst
in waarheid naar beiligheid. Hij geeft den moed niet op; of.
ook duivel, zonde, rood en wereld magtig zijn tegen de ziel,
zoodat zij van alle zijden ter aarde geworpen wordt: — de
ziel moet gezegevierd hebben, eerder geene rust! Gods Woord
moet Gods Woord blijven, het moet vesvuld zijn; eerder
zullen hemel en aarde vergaan dan dat de genade niet bij
haar de heerschappij zou hebben en de verlossing volkomen
zijn. De ziel kan van alles omringd en bedreigd worden,
maar Gods wet en gebod kan zij nu noch nimmer opgeven.
De dood kan met zijne verschrikking, de nood met zijn ver-
scheuren, de wereld met haar dreigen, de zonde met haar
woeden, de duivel met zijn spottend gelach alles beproeven, —
wie eenmaal in waarheid den Heere gekend en in het Woord
zijner genade een inzien gehad heeft, hij kan de valsche ijdel-
heden niet onderhouden. Al moge hij ook voor een korten
tijd medgedaan hebben, zoo stuiten de ijdelheden hem, die
waarachtig leven heeft, ras tegen de borst, en hij moet aan
het verbond der eeuwige genade en trouwe Gods vasthouden,
al liet hij zich ook een oogenblik tot de ijdelheid mede ver-
leiden, want de liefde Christi heeft hem het hart gestolen
en de vreeze des Heeren hem voor eeuwig overmeesterd.

- Hetgeen de profeet hier verklaart, is de uitkomst van een.
geheel leven, waarin men zich heeft afgetobd , het heil overal
te zoeken waar het niet is, en, wien het te verstaan wordt
gegeven, die is verblijd dat bij de valsche ijdelheden niet
meer te onderhouden heeft. De profeet kon het uit onder-
vinding betuigen, dewijl hij ten deele zelf de valsche ijdel-

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



44

heden onderhouden en daarbij zijne weldadigheid verlaten had,
ten deele met dezulken omgang had gehad, van wien men
hetzelfde kon zeggen. Nietig en ijdel is alles wat het woord
des Heeren, het woord van zegen en leven niet op zijne zijde
heeft, en hetgeen men nogtans beschouwt alsof de zegen en
het leven daarin waren opgesloten. De Hebreeuwsche woorden,
welke wij hier door valsche ijdelheden vertaald vinden, be-
teekenen nevelen eener beweging, welke in den gang brengt,
zonder dat het ergens toe dient. Dat nu een mensch aan zulke
ijdele dampen hechten kan en daarin zijn leven, zegen en
zaligheid zoeken, ja zoozeer daaraan hechten, dat hij slechts
door almagtige genade, slechts door diepe wegen van aller-
hande verdrukking daarvan af te brengen is, wordt door de
dagelijksche ondervinding bewaarheid ; en dat men om den
wil van zulke dampen, tegen beter weten en overtuiging in,
de regterhand, hoe ons die ook ergert, en de regtervoet niet
afhouwt, ook het regteroog niet van zich werpt, — dat
men liever aan zulke dampen blijft vasthouden dan zich
zelven te verloochenen en dagelijks ziju kruis op zich te ne-
men, dat wordt helaas! maar al te veel gezien. - Dampen zijn
hier de werken der eigengerechtigheid, de werken van eigene
keuze, de zegen en het leven welke men in eigene hand heeft,
dampen zijn alle vrome krachtsinspanningen om zich zelven
tot God op te heffen, om door zich zelven en eigene oefeningen
zich weder tot God te brengen; en iedere beweging , waarbij
men zich door deze dampen voort laat drijven, leidt tot niets,
en iedere beweging tot en voor zulke dampen, is zonder eenige
vrucht. Dampen zijn ook vader en moeder, vrouw en kind,
eere , geld en goed en elke verwachting van de wereld en van -
het zigtbare, wanneer men om hunnentwille zich laat in be-
weging zetten, voortdrijven en terughouden van datgene,
waarin men toch alleen het heil erkent. Nogtans laten velen
zich voor zulke dampen in beweging brengen, doen alles om
den wille dier dampen, en meenen daarbij aitijd nog het
volste regt op de genade te hebben, ja gelooven dat zij bij

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



45

dat alles aan het Evangelie vasthouden. En toch, dat is niet
waar. Zij verlaten hunlieder weldadigheid, zegt de profeet.
Of hij nu hiermede te verstaan geeft dat zij om zulke dampen
de genade en goedertierenheid er aan geven, welke hun van
Gods wege ten deel is geworden, en God den Heere zelven,
bij wien zij alleen genade kunnen vinden, en die hun ook
vele weldaden en voorregten heeft gegeven; — dan wel of
hij het zoo verstaat, dat zij om zulke dampen hunne eigene
vroomheid omverstooten, hun eigen voornemen, den Heere
alleen te dienen, te gehoorzamen en te gelooven, — dat wil
ik niet bepalen. Dit echter weet ik, dat al wie de valsche
ijdelheden onderhoudt, steeds God wil dienen en zijnen naaste
liefhebben, maar ook steeds het werk op de helft laat steken;
want zulk een laat zich wel is waar dikwijls als met een snelle
vaart aandrijven tot alles wat God en Christus welbehagelijk
moet zijn, hij wil zich van de wereld en van den schijn los
rukken, en brengt in dien weg ook wonderen tot stand ; maar
de dampen komen weder tusschenbeiden, en maar al te spoedig
heeft hij zich van de genade laten wegtooveren. Met woor-
den hangen zoovelen den Heere en het Evangelie aan, --.
met het hart en met de werken houden zij, ondanks alle
inwendige bestraffing, aan zulke dingen vast en laten zich
ook van zulke dingen drijven en voortstuwen, welke in het
geheel geene wezenlijkheid in zich hebben.

Ik wensch dat velen uwer zich mogen beproeven en wat de
profeet hier verklaart, ter harte nemen. Ondervindt menigeen
hier reeds op de bitterste wijze, hoe nietig al die ijdelheden
zijn, om welker wille bij God, genade, leven en zaligheid er
‘aan geeft, denkende dat God het door de vingers zal zien
dat hij de ijdelheden najaagt: hoe vreesselijk zal dan eenmaal
bet ontwaken in de eeuwigheid zijn! Hun worm sterft niet en
hun vaur wordt niet nitgebluscht, zegt de Heere. O hoe vrees-
selijk wanneer deze worm eeuwig aan het hart knaagt: »Ik
heb aan de nietige ijdelheden vastgehouden en daarvoor mijne
genade verlaten.” Hoe vreesselijk, met den rijken wan in de

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



46

gelijkenis, hoog boven zich verheven het loflied te hooren
dat Gode en het Lam wordt toegebragt, het loflied uit den
mond van allen die uit groote verdrukking gekomen zijn, en
dan zich zelven te moeten verwijten: »Zulk eene heerlijkheid
gaf ik er aan voor de dienst van datgene wat damp, wat
ijdelheid is.” Want dat het nietige dampen zijn, alles wat
een menschenkind in het zigtbare zoekt en waardoor hij zich
in beweging laat brengen, — ik bezweer u dit toch ter harte
te nemen, — dat wordt den, mensch eerst regt openbaar als
hij zich in de hel bevindt en de heerlijkheid Gods hoog boven
zich gevoelt, ver boven zich de zaligheid aller verlosten, en
evenwel tusschen hem en .die heerlijkheid en zaligheid eene
eeuwige klove gevestigd ziet.

Wel hem die zich laat waarschuwen door dien, tot den-
welken God gezegd heeft: »Menschenkind, Ik heb u tot een’
wachter gesteld over het huis Isragls: gij zult ben van mijnent-
wege waarschuwen”; hij zal zich verheugen dat hem deze
dienst der dampen in al hare ijdelheid wordt opengelegd, en
dubbel zal bij zich verheugen dat hem de verlossing en de
vrijheid van deze dienst uit Gods mond gepredikt wordt.

‘Waaraan hebben wij ons dan te houden, en wat hebben
wij te onderhouden ? Dat heeft de profeet ons ook medegedeeld
als hij zegt: 3Maar ik zal u offeren met dbe ftem bder bault-
segging; twat ift Geloofd Heb/ zal ik Getalen, Bet Heil ig
bes Beeren, ‘

Ik , -- zegt de profeet, in tegenstelling van degenen die
de valsche ijdelheden onderhouden en hunlieder weldadigheid
verlaten; — ik kan niet anders, ik had het bedorven, ik
had eigene wegen verkoren, ik had mij niet willen buigen
onder het woord van genade; nu zie ik het in, hoe het met
.de dienst der ijdelheden gelegen is, hoe vreesselijk, hoe aan-
matigend het is, zich te bewegen en te laten in beweging zet-
ten voor hetgeen niets is, zich te laten voortdrijven tegen uwen
heiligen wil en regtvaardig gebod. &t 3al offczen/ slagten,
er aan geven alles wat het mijne is en wat uit mij is, ik zal

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



47

niet meer werken van eigene keuze en eigene vroomheid bren-
gen, waarbij men het vet voor zich terughoudt: neen het
zullen niet meer de wegen van eigen willen en loopen zijn,
neen, ik zal offeren het eenige offer dat u behaagt, ik kom
met uwen Christus, met zijn offer, hetwelk alleen voor ecuwig
geldt; u 3al ik offer Bzengen/ want gij alleen zijt het waardig,
ik kan mijzelven en mijne werken niet langer bewierooken,
Gij alleen zijt regtvaardig, Gij alleen zijt heilig, Gij alleen
zijt goed, Gij alleen genadig en trouw, U zal ik offer toe-
brengen en niet meer aan de valsche ijdelbeden, ¥ 3al ik
offeven wet de ftemn ber dbankzegging. Want ik heb zelf geen
offer te brengen; het offer, waarin mijn heil is, is alleen uit
U, Gij hebt het voor mij geboden, verordend, gegeven:
Uwen Christus en zijne voldoening, geregtigheid en heiligheid;

daarin is de zegen en het leven; dat zal ik belijden, dat Gij
het alleen zijt, want Gij hebt mij in getrouwheid verootmoe-
digd, Gij hebt al mijne zonden achter uwen rug geworpen,
Gij hebt ze op het Lam geworpen, dat de zonde der wereld
wegdraagt. lk belijld het blijjmoedig voor alle duivelen en
voor heel de wereld; Ik ben een zondaar, ik heb mij niet
kunnen bevrijden, ik heb mij in het verderf gestort; ik beken
het, ik heb u slechts arbeid en moeite gegeven door mijné»
zonden en misdaden, Gij echter hebt mijn leven verlost van
het verderf, en U mijner ziel van harte aangetrokken; toen
ik in de helle lag hebt Gij mij uit de groeve opgehaald,
daarom zeg ik het vrij uit van U, dat ik van nu aan alles
alleen van U verwacht, want Gij zijt een God van volkomene
zaligheid. Ik wil niets meer van mij zelven weten noch van
alle vleesch; niets van al deszelfs wandel en streven, niets
van verstand, oordeel, wil en de overleggingen van het men-
schelijk hart; zijne beste voornemens, al zijne gesindheden,
welken vromen schijn zij ook bebben mogen, zijn toch niets dan
enkel damp, schuim en droomerij. Maar de geregtigheid,
welke voor U geldt, die wil ik alleen hoog eeren, roemen
en prediken, ik zal uwen naam vermelden, want die naam

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



48

in een toeverlaat die neit bedriegt, en buiten dein naam is
er geen. ®at iit Geloofd Heh 3al ik Betalen, Wees Gij mij
tot hulpe, o Gij mijn genadige God en Heiland, — dat heb
ik U vrijwillig beloofd, in mijnen vreesselijken angst en nood:
dat, zoo Gij mij ooit daaruit.zoudt gered hebben, ik mij dan
niet schamen zou, het vrij uit te belijden: De voornaamste
der zondaren ben ik, en tot zulke zondaren, die zich niet
meer kunnen helpen, die naar heiligheid dorsten, naar ver-
lossing, maar ziet zij gevoelen de moordende pijlen des dui-
vels en der zonde in hunne beenderen, tot dezulken wilt Gij
u nederbuigen; daartoe zijt Gij nabij, daartoe zijt Gij God,
om dezulken in hunne verlorenheid met uwe genade te be-
dekken, en om ze van alle kanten, inwendig en uitwendig,
met’ uwe heiligheid te bekleeden en uwe heerlijkheid op hen
te leggen. Ik heb het U vrijwillig beloofd. Mijn God, mijn
Schepper, hier lig ik in de diepte, er is geen raad, geene
verlossing mogelijk; wilt Gij mij ondanks dezen verlorenen toe
stand, zooals ik hier tot beneden*het redelooze vee en dieper
dan de duivelen gezonken ben, de zaligheid , de geregtigheid
de heiligheid uit U schenken, wilt gij mij nogtans van mijne
zaligheid de verzekering geven, dat ik in waarheid verlost
ben, wilt Gij mij een’ grond onder de voeten leggen, waarop
ik staan mag, verzekerd zijnde dat het geregtigheid is voor
U, zulk eenep als ik ben voor U toe te laten dat hij ook
in eeuwigheid bij U wone, — O, zoo zal ik het blijmoedig
tot prijs uws naams aan *allen prediken, die ook in zulken
nood verzonken liggen: Vrees niet gij dochter Zions, uw
God is koning. Ik zal uwen naam mijnen broederen ver-
tellen, in het midden der gemeenten zal ik U prijzen. Dat
zal ik houden, deze vrijwillige gelofte zal ik U betalen; ik
laat mij den mond niet stoppen, gij Heere weet het. De zacht-
moedigen ‘zullen eten en verzadigd worden, zij zullen den
Heere prijzen, die Hem zoeken; ulieder hart zal in eeuwig-
heid leven.

Zulk eene gelofte te betalen heeft hoegenaamd geen bezwaar ,

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



49

in, ofschoon ook de duivel spoedig bij de hand is, denkende:
Ik zal mij opmaken, hem allerlei hindernissen in den weg
leggen en hem wel spoedig den moed doen opgeven. Want
hij, die waarlijk het heil in zijne verlorenheid gevonden heeft,
hij kent den grond, waarop zulk eene gelofte berust en on-
dervindt ook dat hij niet anders kan dan deze gelofte te hou-
den. Wat is de grond, en wat betuigt en predikt hij, die
zulk eene gelofte aflegt? Hij betuigt en predikt niet anders
dan wat hij in al zijnen nood, in-al zijne verlorenheid, in
zijne hoogste bestrijdingen gewaar wordt, wat hij ook dagelijks
van den Heere onderyindt en met Jona onder deze woorden
te kennen geeft: §)et Heil ig veg Beeren. Een ellendig mensch,
dood in zonden, der verdoemenis onderworpen, een slaaf der
zonde, een vijand Gods en des naasten, tot alle goed ondeu-
gende, tot alle kwaad geneigd, verkeerd, verdraaid, en met
een hart waaruit allerlei gruwelen opstijgen, behoeft eene al-
magtige genade, eene genade aan welke niets in den weg
kan zijn en niets beletten kan hem levendig te maken, te be-
keeren, te regtvaardigen, te reinigen, te heiligen, hem de
eeuwige zaligheid deelachtiy te maken, hem daarvan de ver-
zekering te geven en bij deze zaligheid te bewaren. Het heil,
de verlossing, zelfs uit den verschrikkelijksten , uit den meest
hopeloozen toestand, is mogelijk gemaakt, is er, en wordt in
waarheid den armen en ellendigen geschonken om het eenige
offer van Christus, om de groote barmhartigheid Gods. Dit
heil, deze verlossing is nergens te vinden dan bij den Heere,
en wordt door den Heere alleen volkomen voltrokken.

Heil u, mijne Geliefden! die het hebt ondervonden en met
blijdschap belijdt: het heil is des lleeren; die het daarom
ook ééniglijk en alleen bij den Heere zoekt en het niet ver-
wacht van de bergen en van de heuvelen, van de werken
eener wet en alle andere ijdelheden, door welke zij die naar
het vleesch wandelen, betooverd worden. Wie het van den
Heere geleerd heeft, dat het heil des Heeren is, die schrijft
op al het overige den dood, en wat hij in het vleesch leeft,

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



50

dat leeft hij slechts in het geloove des Zoons Gods. Laat
ons daarover verblijd zijn, dat het heil des Heeren is, want
slechts alzoo is de bewaring voor den dood en de verlossing
van alle kwaad, slechts alzoo is de eeuwige zaligheid verzekerd
voor het volk, dat Hij tot zijne zaligheid geroepen, dat Hij
zich zelven tot prijs zijns naams geformeerd heeft. O wat
zal het sijn, wanneer dit heil, waarvan wij hier de eerste-
lingen inoogsten, ons ten volle zal geopenbaard zijn in het
eeuwige licht zijner heerlijkheid! Daarom, nog een weinig ge-
duld onder den ons opgelegden last, weldra zijn wij ver
over zonde, nood en alle lijden heengezet’, om te zamen en
ongestoord te juichen: Uwen Naam alleen zij eere, Gij alleen
hebt alles goed gemaakt wat wij bedorven hebben. Amen.

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



IV.
LEERREDE

OVER HET

TWEEDE HOOFDSTUK VAN DEN PROFEET JONA, vs. 10 7).

Nu zult gij het uit Gods’ Woord gaarne vernemen, Gelief-
den! hoe Jona aan land gekomen is. Het is ook hartverheffend
dit te vernemen, want voor den eenen moet het tot troost
verstrekken, opdat hij verzekerd zij, dat ook hij aan het
land is gekomen, — voor den anderen tot troost, dat er ook
voor hem de hoop bestaat om toch eenmaal uit de vloeden
en uit de hel te worden uitgerukt en zijnen God eeuwig lof
en prijs toe te brengen, ofschoon ook thans alles hem zijn
geloof en zijne hoop ontrooven wil. Derhalve is het mij ten
hoogste welkom dit onderwerp met u te behandelen.

Als inleiding breng ik u daarom de volgende uitspraak uit’
dén mond des Heeren: »Mijne hand heeft al deze dingen
gemaakt,” spreekt de Heere; » maar op dezen zal Ik zien,
op den armen en verslagenen van geest, en die voor mijn woord
beefi.” Twee voorbeelden uit de Heilige Schrift, het eene
van eene vrouw, het andere van een’ man zullen u tot be-
wijs dienen hoe dierbaar dit woord des Heeren is. Mirjam,
de zuster van Mozes en Airon, die.overigens eene profetes
was, had zich in haren ijver voor de wet der werken, der
zonde en des doods, gegen Mozes verzet, omdat hij eene

*) Gezougen: Psalm 119, 40—42; Ps, 146, 4,

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



52

Moorin ter vrouwe genomen had. Toen Mirjam dit deed,
stond zij op tegen de wet der vrijheid, tegen de wet des
Geestes des levens in Christus Jesus, en zij had Adron daarin
tot een’ medestander. Daarom vertoornde God zich over haar,
de genade Christi week van den Tabernakel, en Mirjam stond
daar, bezocht dbor de schrikkelijkste aller plagen, — de
melaatschheid: zij was m‘elaatsch, wit als de sneeuw. Mozes,
die uit ondervinding ‘wist, wat men lijdt indien men zich
niet, 200 als men is, der genade Christi overgeeft, schreide
en sprak: s Ach God heel ze toch!’ En de Heere wilde ze
heelen; maar Mirjam moest zelve nog eens door en door on-
dervinden, dat de Heere de renbigen aanziet; daarom moest zij
door hare wet waarvoor zij had geijverd, veroordeeld, zeven
dagen buiten het leger opgesloten zijn, gelijk Jona drie dagen
opgesloten was in den buik van den visch. In deze zeven dagen
moest zij het'leeren, in Gods sabbatsrust als eene melaatsche
in te gaan. Dat zij zalig moest worden was boven alle beden-
king, daarom trok het volk niet verder voort totdat Mirjam
weder aangenomen werd, maar zij zoude zalig worden als
eene melaatsche, als eene ellendige, als eene.... ja, hoe zal
ik ze noemen? — de wet, Adron zelf verklaart het beste
hoe zij zalig is moeten worden: als een doode, van wiens .
vleesch, als hij uit zijns moeders lijf uitgaat, de belft wel 4
verteerd is *).

Saulus, die naderhand Paulus heette, dat te zeggen is:
een die weinig, die gering is, Saulus. een geleerde in de
Schrift gelijk er na hem geen geweest is, had zich ook in
zijnen ijver voor Mo2es, in zijnen ijver voor de wet der
werken, der zonde en des doods, tegen de wet der genade
opgezet, de gemeente des Heeren was in zijne oogen eene
Moorin, welke men behoorde te verbannen of te dooden;
en terwijl hij zoo ijverde voor de wet, was het eigenlijk niets
anders ‘dan eene woeden ook tegen Mozes, die gezegd had:

‘) Num. 12: 12,

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



53’

Ean’ profeet uit het midden uwer broederen, gelijk mij, zal
u de Heere verwekken, dien zult hij hooren; en hij woedde
ook tegen de wet zelve, welker einddoel juist deze profeet,
Jesus van Nazareth, was. Nadat hij echter door den Heere
ter aarde geworpen en met blindheid geslagen was, ging het
hem even als Mirjam en Jona: drie dagen was hij, dat hij
niet zag, en at niet, en dronk niet. En weet gij hoe hij in
die drie dagen zich zelven heeft leeren kennen? O, hoe
liefelijk en hoe rijk aan troost is de belijdenis, die hij van
zich heeft afgelegd! Hoort waarmede.hij zich vergelijkt als
hij de Corinthiérs wil leeren dat Jesus is opgestaan van de
dooden en na zijne opstanding van gijne jongeren is gezien
geworden: »En ten laatste van allen is Hij ook van mij, als
van een ontijdig geborenen gezien.” Wat bedoelt hij met deze
woorden »ontijdig geborenen”? Hijj dacht aan Mirjam. Toen
onze Heere Jesus mij verscheen, wil hij zeggen, en ik de wet
zijner genade erkende, toen was ik als een doode, van wiens
vleesch, als hij uit zijns moeders lijf uitgaat, de helft wel
verteerd is.” )

Deze twee voorbeelden mogen dan tot inleiding dienen,
als bewijs hoe ellendig de ellendigen zijn, welke de Heere
aanziet, en hoedanig hun uiterlijk voorkomen is wanneer
zij gered op het drooge komen. Nu zullen wij het aan Jona
zelf nog nader waarnemen.

Wij lezen in het boek Jona Cap. 2 vs. 10, de volgende
woorden : .

®e Peere nu fp2aft tor ten Lifchs en Hij fpuwde Fona
uit op Pet booge. -

Zoo. is dan Jona’s gebed tot den God zijns levens niet te
vergeefs geweest en ouze geschiedenis is een nieuwe bijdrage
tot bewijs dier waarheid, welke de diep bekommerde Hanna,
uit haren. zielenood gered, in haar loflied uitriep: » De Heere
doodt en maakt levend, Hij doet ter helle nederdalen, en
Hij doet weder opkomen. Jona's gebed in het ingewand van

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



54

den visch was van den Heere, en de verhooring des gebeds
was alreede bereid véér dat Jona nog geboren was. Het is
een onbedriegelijk bewijs van leven, een bewijs, dat de diep
bekommerde ziel hare bede, welke zij van den Heere af-
smeekt, ook erlangen zal, als zij in waarheid begint te
schrefjen en te kermen, te worstelen en te klagen, en zonder
ophouden te roepen: »Laat mij leven dat ik U love, wat
hebt Gij aan mijnen dood? Wanneer de nood zoo hevig
is, dat men het welavoor vast en zeker moet houden: hier
is in der eeuwigheid geene verlossing meer mogelijk, indien
de Heere het niet doet, zoo zal de Heere alras de gelofte in
het hart inleggen: Ja, zoo Gi mij uit dezen nood wilt
verlossen, — hetgeen ik, wel is waar, voor onmogelijk houd,
want hoe zoude een zoo door en door onregtvaardige als ik
ben bij zulk een regtvaardigen en heiligen God als Gij zijt,
l'anger vertoeven, —. wilt Gij mij echter desniettemin uit deze
mijue hel nog eens uitrukken, zoo zult Gij mijn leven lang
en in eeuwigheid mijn God zijn.- Het moet met alle ellendi-
gen, die daarna in de heerlijkheid Gods, in de heerlijkheid
zijne; verlossing alleen heerlijkheid zien, eerst z66ver komen,
dat zij bekennen: Het is met mij uit en gedaan, het heil ig
des Heeren. De Heere echter brengt het zoover met 11en , Op-
dat zij zijne heerlijkheid en zaligheid voor eeuwig deelachtig
zijn en in Gods wegen blijven zouden, hoe verkeerd en ver-
draaid zij ook op zich zelven zijn mogen. Want, zullen wij
‘het in waarheid leeren dat het heil. niet uit ons is, niet
uit het vleesch, niet uit het eigen willen of loopen, maar
alleen des ontfermenden Gods, zoo zullen wij het ook wel
te voren uit hoofde van onzen grooten en vreesselijken nood
geheel en al hebben moeten opgeven, ons heil van ergens
elders te verwachten. Dan is het ons gegaan even als Jona:
toen hij in des vissches ingewand was, en dus in de magt
des doods en der hel, toen was er geene verlossing meer
mogelijk, dan alleen van de hand diens zelfden Gods- wiens
golven en baren hem over het hoofd gingen. -Maar deze

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



55

God verlost ook ten laatste op wonderbare wijze. Dat doet
Hij om zijns lieven Zoons wille, die gezegd heeft: » Gij zult
mijne ziele in de helle niet verlaten” en insgelijks: »Gij hebt
mij de paden des levens bekend gemaakt.”” Hij, die den broe-
deren in alles werd gelijk gemaakt, opdat Hij barmhartig zoude
zijn en een getrouw Hoogepriester om de. zonde des volks te
verzoenen, die in alle dingen verzocht is geworden gelijk als
wij, Hij leerde het in de dagen zijns vieesches uit de geschie-
denis van Jona, dat Hij voor zijn arm en ellendig volk drie
dagen en drie nachten in het hart der door God vervloekte
aarde moest liggen 'als vloek en zonde, als een prooi des doods
en der hel, en voor ons al de schrikkelijkste aanvechtingen
zou hebben door te staan. Hij wist echter dat Hij dit voor het
uitverkoren volk zou doen, hetwelk in de lel, in de magt van
zonde en dood zich bevond, en Hij wist evenzeer dat het des
Vaders welbehagen was, dat door zijn verzwolgen worden van
de hel, de hel en de dood zelven zouden verslonden worden
tot overwinning, en zijne armen en ellendigen, die in de ban-
den des doods en der hel lagen, in eeuwigheid zouden verlost
zijn. Daarom sprak Hij door den eeuwigen Geest tot zZijnen
Vader: » Gij zult mijne ziele in de helle niet verlaten,” alsof
hij zeggen wilde: Gij weet, dat ik naar Uwen wil, om de
ellendigen te verlossen ter helle vaar, daarom zult Gij midden
in deze hel mijne ziele bewaren. Daarom vertrouw ik het U
ook toe, dat ofschoon ik het pad niet weet om uit zulk eene
magt en banden des doods weder los te komen, Gij mij echter
het pad ten leven alsdan zult bekend maken, opdat ik mijne
verlosten, die daar liggen in banden en schaduwen des doods,
met mij opgetrokken moge hebben.

En dit »Gij zult mijne ziele in de helle niet verlaten en
»Gij maakt mij de paden des levens bekend” werkt Hij door
zijnen Geest in het hart van al de zijpen die gekocht zijn
met zijn dierbaar bloed, zoodat zij ook zulk een geloof ver-
krijgen, dat zij het in Hem, hun overwinnend Hoofd, of-
schoon ook met vreeze en beven, midden in den buik der

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



56

helle, wagen uit te roepen: » Gij zult mijne ziele niet verlaten;
nogtans zal ik den tempel uwer heiligheid weder aanschouwen.”
Dan kunnen zij ook niet anders, dan met geschrei hunne stem
tot den Heere te verheffen, en krijgt men dan nadat alle
hoop op verlossing opgegeven is, den Heere weder in het
oog, zoo is Hij het ook alleen, in wien men den weg ten
leven, en den uitgang uit deze magt der banden des doods
aanschouwt; en terwijl men het gewaar wordt dat het heil
alleen van den Heere is, ondervindt men ook hetzelfde wat
Jona ondervond: »De-Heere nu sprak tot den visch.” Kon
dan dat zeegedrocht, hetwelk in het geheel geen waarnemings-
vermogen voor Gods stem schijnt te bezitten, evenwel de
stemme Gods vernemen? Ongetwijfeld; evenzoo goed als een
hond zijns meesters stemn vernemen en zijnen wil verstaan kan,
evenzoo kon het zeegedrocht de stem zijns Scheppers verne-
men en zijnen wil verstaan. Treffend klinkt de vertaling van
den Zurichschen Bijbel: » Daarna heeft de Heere den visch
geboden.” Dit «daarna” geeft het einde van den strijd en van
het lijden te kennen, hetwelk Jona heeft doorgestaan, het
einde van zijne worsteling, van zijne verschrikking, van zijnen
nameloozen angst, van zijne redeloosheid, ja van de vertwij-
feling waarin hij zich bevonden heeft, toen de wateren des
toorns liem tot de ziele toe hadden omgeven. Dit »daarna”
is als een lichtstraal in de duisternis, tot troost van alle aan-
gevochtenen. Jesuse Christus is gister en heden dezelfde en
in alle eeuwigheid. Wanneer dus strijd en lijden zich vertoonen,
wanneer . nood, wanneer angst, radeloosheid en vertwijfeling
zich opeenstapelen, en de leden als te zamen gebonden lig-
gen in de magt der hel, zoodat de ellendige gekromd ligt in
zijnen nood gelijk Jona in het ingewand van den visch, en
er ontstaat dan, als nu alle uitzigt op verlossing verdwenen
is, een noodgeschrei tot den almagtigen Ontfermer, die toch
in het midden des toorns des ontfermens kan gedachtig zijn:
dadelijk moeten poorten en grendelen uiteenspringen, dadelijk
moet de duivel zijne prooi wedergeven, de hel haren buit

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



57

laten varen, en eene door den satan gebondene dochter Abra-
hams moet weder regtop gaan in de gezondheid haars Verlos-
sers, wiens handoplegging tot herstel eene gansch audere magt
heeft dan de geheele magt der hel tot vernietiging. En heeft
Hij de zonden vergeven, wie zal dan nog zonden verwijten
kunnen?

Geen zeegedrocht, geene hel, geen dood, geen gebonden
zijn in zonden, heeft verder magt of geweld, wanneer de
Heerespreekt : » Laat mijne gevangenenlos’’; de hel moet bersten
of wedergeven. Dat is toch wel geschikt om eens voor al
-goeden moed te geven, zoodat wij een vrolijk, vergenoegd
leven mogen leiden, nu wij weten dat het der hel zeer kwa-
lijk bekomt wanneer zij Gods ellendigen verslindt, want zij die
door Christus bloed van eeuwigheid gekocht zijn, kunnen het
in den buik der helle niet uithouden. Wel is waar, meent de
hel eene goede vangst aan hen te hebben, maar zij kan den
levenden Heiland zoo weinig in haar binnenste verdragen,
dat, ofschoon zij anders den zondaar gaarne behield, zij om *
den wille van een losgekochten zondaar meer angst des doods
in haar binnenste zal gevoelen dan de ellendige zelf daarbij
beangstigd zal zijn; en begint hij eenmaal regt te schreijen en
te belijden: Het heil is des Heeren! zoo zal zij krank worden
tot der dood toe; en wanneer dan Hij, wiens naam is: «Hun
Verlosser is sterk”, het magtwoord uitspreekt: Geef uwe prooi
terug! zoo kromt zich aanstonds aan zijne voeten de magtige
Leviathan, smeekt om het leven voor zich zelven, en spuwt
den met God worstelende. uit, als is het ook met onwil en
sterke tegenstreving. Intusschen, hij moet wel gehoorzamen ,
want het Wootd is uitgesproken: Ik wil ze verlossen uit de
hel, ik wil ze redden van den dood; dood, ik zal u een
gif, — hel, ik zal u eene pestilentie zijn.

Maar wat zeg ik: »Hij spuwt hen uit?”’ [mmers ja, 266
zoo lezen wij: »&n Bij (de visch) fpulnbe Fena uit op Pet
brooge™

Zoo vornemen wij dus hoe Jona aan het land gekomen is,

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



58

te weten: evenzoo als IRirjam/ hetwelk in het hollandsch be-
teekent »hare wederspannigheid”’, in het leger Gods weder
aangenomen werd. Zij werd aangenomen, alsof haar vader
haar in het aangezicht gespuwd had, hetgeen wel de ergste
smaad is. Jona bevond zich in een’ toestand, als waarin zich
Paulus bevond toen de Heere hem verschenen was. Jona,
Mirjam en Paulus, en allen die tot het kleine hoopje van
Gods heiligen behooren, komen aan land als een ontijdig ge-
borene die, als hij van moeders lijf komt, alreeds half ver-
teerd is. Jona kwam aan het land als een uitgespuwde, als
een uitgeworpene van de hel. Hoe verschillend was deze Jona
'van den vroegeren Jona! Vroeger was hij vet en sterk, vroeger
kqn hij zoo heilig, met zooveel waardigheid daar heenstappen,
hij kon als met het hoofd in de wolken wandelen ; hoe schoon
waren vroeger zijne kleederen, goudene schellen der heilig-
heid kon hij aan den zoom zijns roks dragen, zoodat allen
het geluid hoorden en van hem zeiden: Daar gaat hij, daar
komt hij! En ach, hoe was het thans met hem gesteld! Had
hij nog eenige gedaante of heerlijkheid? Had zijn Joodsche
volk hem in dezen toestand gezien, zoo zouden zij ongetwij-
feld gevraagd hebben: Is dat Jona, is dat een profeet Gods,
is dat een Christen ? Zijne gansche bevalligheid was versmolten,
al zijne heerlijkheid verdwenen. Hoe was hij zoo geheel ver-
anderd binnen den tijd van drie dagen en drie nachten. Zijne -
gedaante was vervallen en als van de motten verteerd. Uit-
geteerd en vermagerd van het vasten en den angst des doods
kwam hij weder te voorschijn; hij zag er uit als aan het graf
onttogen, al zijne kleederen, ja de gansche heilige profeet
was één slijk en vuil, en bovendien overstort door eene groote
watergolf, waarmede de helle hem uitgeworpen had. Dus zag
hij erger uit dan ooit te voren; zondiger was hij dan ooit te
voren, ellendiger en hulpeloozer, onrein en bevlekt meer dan
toen hij voor de eerste maal bekeerd werd. Ach! hij ken van
schaamte en schande zijnen mond niet opendoen. Hij was als
een bladerlooze onvruchtbare boom, tweemaal verstorven en

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



59

ontworteld, en hetzelfde wat Paulus van eene weduwe getuigt
die in wellusten leeft, namelijk dat zij levende gestorven is, dat
moest hij tot zijne beschaming ook van zich zelven bekennen.
Dat de mensch als hij eerst bekeerd wordt dood ligt in zon-
den en misdaden, dat zulk een in de banden des doods in de
helle gelegen heeft, dat is niet anders te verwachten ; maar
dat een wedergeborene, een bekeerde, zoo ver van de rots
wordt weggeslagen, dat hij in eene diepte ter nederstort welke
hij te voren nooit heeft gekend, ja dat hij in den buik der
helle geraakt en als een gebondene van -den satan zich niet
kan roeren noch bewegen, zich zelven ook met al zijn doen
en willen, hoe gaarne hij het ook wenschte, niet meer ver-
lossen kan, — dat verstrekt hem toch wel tot verregaande
smaad en schande.

Jona kwam dus aan het land als een uitgespuwde, als een
uitgeworpene van de hel; zijne heiligheid had hij in de hel
moeten achterlaten, en daar lag hij op het drooge als louter
speeksel en slijk. De hel had hem niet willen vrijlaten, in-
tusschen zij had-wel moeten gehoorzamen, want het gebod
des levens was gekomen op het gebed des ellendigen; zoo stiet
zij hem dan uit, stortte daarbij echter ten laatste nog ‘al haren
zwadder over hem uit. Zoo lag hij daar dan als eene ontijdig
geborene vrucht,. niet waard een mensch te heeten, gelijk .
een jong der hinde, uit de moeder als weggeworpen, verlaten
van die het had gebaard, als een hulpeloos kind, dat niet
weet wat aan te vangen; — maar neen, een kind denkt niet —
hij lag daar, hij een wijs, een verstandig, eei nadenkend
man, een man die God kende, die met den Heere en met de
engelen had omgang gehad, die verlicht was, die den Geest
Gods had ontvangen, — en deze nadenkende man was over-
stort en overdekt met allerlei slijk' uit den afgrond, zoodat
hij .veor de menschen zich moest. schamen en wegloopen, of
wel met het diepe gevoel: Ik ben het niet waard dat men-
mij aanneemt, hunne hulp afsmeeken gelijk de ellendigste
bedelaar het niet behoeft te doen. Waar hij zich ook mogt

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



60

aanmelden, hij moest zijne kleederen uittrekken, naakt staan,
en blijde zijn zoo iemand hem uit liefde met eenig water
ter zijner reiniging en met een kleed ter zijner bedekking
mogt tegemoet komen.

Hoe gaarne had ik zijne gesprekken gehoord, die hij met
vromen en goddeloozen, met rijken en armen van geest, met
huichelaars en opregten, met ketters en dwalenden, met hooge
heiligen en kleine kinderen in de genade, zal gehouden heb- -
ben, nadat hij zoo wonderdadig verlost was uit de kaken des
doods. Ja, ik had gewenscht zijn getuigenis te hooren van
zich zelven en van de genade Jesu, als ook de antwoorden,
die hij den menschen gaf, toen hij, zoo ganschelijk onken-
baar geworden, voor het eerst weer menschen zag. Natuurlijk
was hunne vraag: »Wie zijt gij, en van waar komt gij, en
waardoor ziet gij er zoo uit?” Zoo heeft hij dan de geheele
waarheid moeten zeggen, en ook belijden, hoe hij heilig heeft
willen zijn, hoe hij echter daarbij heeft gezondigd, hoe hij
nu niet meer heilig is, maar bekennen dat God alléén heilig is
en dat hij derhalye nu in der waarheid heilig is, hoe hij er
ook moge uitzien, omdat het heil des Heeren is.

Mijne Geliefden! Ik heb u medegedeeld, hoe Jona aan het
land gekomen is: hij kwam op het drooge als een uitgewor-
pene der hel. Het is voor Jona een groot geluk geweest dat
hij over boord geworpen en voor een tijd door de hel is ver-
slonden geworden, want het is toch beter voor een’ tijd dan
eeuwig. Het is een groot geluk voor hem geweest dat het
hemn ontdekt werd hoe alle vleesch, zelfs dat van een profeet
Gods, zich niet onder het Woord der genade wil buigen, want
in zulk een’ weg heeft hij de zalige heerschappij der genade lee-
ren kennen, en is onder deze heerschappij geborgen geworden.
Hoe verschrikkelijk het hem ook in het ingewand van dien
visch geweest zij, zoo heeft hij het soms in die hel nog goed
gehad, want raidden in zijnen angst heeft hij het eens uitge-
roepen : Nogtans zal ik den tempel uwer heiligheid weder aan-
schouwen, en alzoo heeft hij dus in alle angst en benaauwdheid

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



61

den Geest des gebeds, des onuitsprekelijken zuchtens tot God
rijkelijk ontvangen, en heeft het in 'dien weg geleerd en on- -
dervonden dat de genade haren troon te midden onzer ver-
lorenheid heeft opgerigt. Ook is het een groot geluk voor
hem geweest dat hij zoo hard unitgestooten en gansch met slijk
overdekt op het drooge gekomen is, want deze zijne smaad en
schande heeft hij zijn geheele leven door niet weder kunnen
vergeten; het was wit met 3ijn roem, en God had de eer.

Hij was daarenboven ook gelukkig dat hij juist z66 op het
drooge kwam als hij gekomen is, namelijk dat het geschiedde
op het bevel des Heeren tot den visch, want daardoor bhad
hij geleerd dat wij, wie wij ook zijn, niets tot onze zaligheid
kunnen toebrengen. Van dat oogenblik af was hij de regte man
om te prediken: De Heere alleen doet het, God allcen maakt
zalig uit ziju vrij welbebagen, doch wij willen nooit of nim-
mer zijne zaligheid, maar druischen altijd met onzen raad
tegen Hem in.

Nu is het evenwel nict alleen om den wille van Jona
opgeteekend dat hij als een uitgeworpene der liel aan het land
en op het drooge is gekomen, maar ook om onzentwille.
Wie in het denkbeeld vevkeert, dat na zijne bekeering zijne
zaligheid nu van zijne eigene heiligheid en zijne goede wer-
ken afhangt, hij late dezen hoogmoed varen, en hij, die
denkt met God te kunnen doen wat hij wil, en te kunnen
loopen zoo als hij wil, omdat God hem toch wel moet zalig
maken, die wete, dat daar boven Ken is die sterker is dan
hij. Diegene echter, welke in eene hel van nood, van zonde
en aanvechtingen ligt, hij neme ter harte dat die God, die
Jona uit den buik des grafs verloste, ook nu nog leeft, en
dat Hij het kermen wel hoort en zelfs alle vrijheid geeft, in
zulk eene hel te bidden: »Verlos mij van bloedschulden, o
God,. gij God mijos heils” en al is het in een schreeuw der
onmagt, uit te roepen: nNogtans zal ik u loven; verblijd u
niet over mij, o mijne vijandin! wanneer ik gevallen ben zal
ik weder opstaan; wanneer ik in duisternis zal gezeten zijn,

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



62

zal mij de Heere een licht zijn. Ik zal des Heeren gramschap
dragen, want ik heb tegen Hem gezondigd, totdat Hij mijnen
twist twiste, en mijn regt uitvoere: Hij zal mij uitbrengen aan
het licht; ik zal mijn lust zien aan zijne geregtigheid.” En
gij, die verstaat wat het is, als een uitgeworpene der hel
aan het land te zijn gelomen, laat u dddrdoor, dat de dui-
vel u voortdurend aan eigen roem wil doen vasthouden, den
roem der almagtige genade niet ontrooven, welke zich aan
onzen dood niet stoort, maar genadig is omdat zij genadig
is. Gode en den Lamme zij de roem onzer zaligheid nu en
eenwiglijk! Amen.

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



V.
LEERREDE

OVER

HET DERDE HOOFDSTUK VAN DEN PROFEET JONA.

Wat ook de menschelijke wijsheid moge inbrengen tegen
de eeuwige waarheid: dat de mensch met zijn willen en loopen
niets tot stand brengt, dat men alleen aan de hand der genade
bekwaam is tot alle goed werk, op zich zelven echter daartoe
geheel onbekwaam is en blijft, — zoo zal toch de mensche-
lijke wijsheid gedurig te schande moeten worden en God zal
regt behouden in al zijne woorden. Daarbij blijft het, wat
Jeremia de profeet betuigd heeft: +Ik weet, Heere! dat bij
den mensch zijn weg niet is; het is niet bij eenen man, die
wandelt, dat hij zijnen gang rigte *). Iedere poging van
den menschelijken wil, om zijn leyen en zijn’ weg in eigene
hand te houden, zal niet anders te weeg brengen dan de
oude waarheid zooveel te helderden te doen nitkomen, dat de
Heere alles gewrocht heeft om zijn zelfs wil en dat het hart
des menschen wel zijnen weg ovérdenkt, maar de Heere
zijnen gang stiert). Hij mag met regt gelukkig heeten, die
de wet zijns Gods hoog in eere houdt en zich zelven voor die
heilige wet heeft weggeworpen, voor het heilige, regtvaardige
en voortreffelijke gebod zijns Gods. Want voor de wet Gods
moet hij tot deze belijdenis komen, welke de apostel Paulus

%) Jerem, 10, 23. 1) Sprenken 18, 49,

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



64

ook van zich zelven heeft afgelegd: +Het goede, dat ik wil,
doe ik niet, maar het kwade, dat ik niet wil, dat doe ik.
Want hetgeen ik doe, dat ken ik niet.” ®) Zoo lang nu de
wereld heeft gestaan, zijn, nadat Adam overtreden heeft dit
de zonden der menschen, waarmede zii den Heere moeite
gemaakt hebben, dat zij altijd wijzer hebben willen zijn dan
God, en dat iedereen deze gedachte gekoesterd heeft: Wan-
neer ik het doen niet kan overzien, niet in de hand kan
houden, als het niet z66 geschiedt dat ik het als goed kan
becordeelen, zoo kan het doen ook niet goed zijn; als ik niet
werk, dan werkt God ook niet, als ik niets doe, zoo is en
wordt er niets gedaan. Men bouwe met zijn verstand ook
nog z0o hoog bij de wet, om zich een’ naam te maken, toch
zal God de Heere dien bouw tot een Babel doen ziju, zoodat
ten laatste de een den ander niet verstaat en allen zich over
en weder aanvallen, elkander bijten en verslinden zullen tot-
dat men van elkander verteerd zal zijn ). Hoe ook mis-
kend, toch zal zij blijven, de heilige waarheid, dat men met
zijne werken eeper Wet zich doodwerkt: en dat men daaren-
tegen leven, jn- en uitgang heeft bij de Genade alleen. Ja
zij zal staan blijven, de heilige waarheid: » Uit genade zijt
gij zalig geworden door het geloof, en dat niet uit u, het is
Gods gave; niet uit de werken, opdat niemand roeme. Want
wij zijn zijn maaksel geschapen in Christus Jesus tot goede
werken, welke God voorbereid heeft, opdat wij in dezelve
zouden gewandeld hebben” §). Men smade deze waarheid
door den naam van lijdelijk Christendom : dat lijdelijke Chris-
tendom geeft alleen blijvende vrucht en is alleen ten leven
werkzaam, dewijl het in God bestaat en werkzaam is; —
terwijl een zoogenaamd werkzaam Christendom slechts den
dood vrucht brengt, want God weet daar niets van. In de
nieuwe schepping, in de schepping der genade, in de schep-
ping welke in Christus Jesus is, heeft de mensch, heeft vleesch

*) Rom. T, 1) Gal. 5. §) Eph. 2: 8—10.

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



65

volstrekt geene beteekenis meer; het is God die daar alles
alleen om zijns naams wille doet, en Hij zelf werkt en
brengt te weeg in en door den mensch. Daar alleen gaat het
dan ook heerlijk toe, trouwens de mensch moge daarbij steeds
iets anders in den zin en in het hoofd hebben, ook wel
allerlei andere overleggingen, wegen en gedachten in het
hart omdragen dan die, welke God heeft 1), evenwel gaat
het goed, ja het gaat alleen goed dédr, waar de Geest in de
raderen is. Het derde hoofdstuk van den profeet Jona geeft
ons daar overvloedig bewijs voor; en daarbij de uitlegging en
meening des heiligen Geestes u te ontvouwen, kan niet anders
dan tot verheerlijking (ods en tot troost der armen strekken.

Het derfle hoofdstuk van den profeet Jona nu lvidt als
volgt :

1. €n Bet woorh beg Peeren gefchiedbe ten anberen
maal tot Fona/ seggende: 2. INaak u op/ ga naay he
g2oote ftab Rineve; en pzebik tegen Haar de prediking/
bie Fk tot u fpeekt. 3. Coen maakte 3ich Fona op/ en
ging naar Rineve/ naar Het noozd deg Geeren. Riuehe
nu inag eene goote ftab Gobg/ Ban dzie bagreizen.
4. €n Fona Gegon in be {tab te gaan/ eene bagreis,
en Bij paebifite/ en seibe: Rog beetig bagen/ dan 3al
Pinebe tnozben omyektee2d, 5. €n be lieden Ban Ninebe
geloofhen aan Gab; en 3§ viepen een baften uit/ en
fieftieedben 3ich met zaftfen/ ban Hunnen gootften af
tot Hunnen Rleingten toe. 6. IPant bit twaoxh geraakite
tat ten ¥oping ban Rinehe/ en hi ftonb op ban 3ijnen.
t200m/ en teed 3fn Pee2lik obektleelr ban 3ich; en hj
fiebekite 3ich met eenen 3ak/ en 3at neber in be agcl.
7. €n Bij et uitvoepen/ en men gpak te Pinekie/ uit
fiebel beg Teoning® en 3fne2 g2ooten/ seggente: Laat
menfch noch Beeft/ 2unt noch fehaap/ ieed gmaten/ laat
3e niet fnefben/ noch twate; dainken. 8. IMaar menfch

1) Jesaja 65: 8, 9.

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



66

en fieegt 3ullen wmet 3afiften Gedeltt 351/ en sullen ftexf
tot Gob roepen ; en 3§ sullen 3ich befieeren/ een iegelijh
ban 3ijnen Boozen weg/ en van Het grineld/ dat in Hunne
banben ig. 9. IWie fiweet/ God mogt 3ich wenden/ en
fierautn Heliben; en Bij mogt 3ich twenden ban de Hittig-
Beit 3508 toong/ bat tuij niet vegingen! 10. €n Bobd
3ag huune tweken/ bat 3ij 3ich Gelee2ben ban hunnen
fioozen tweg; en Het Geroulnbe Gob ove; Het Kivaad bat
B gefpzoften habd Hun te sullen boen/ en Bij Seed et niet.

Wij behandelen naar aanleiding van dit hoofdstuk:
1°. Gods herhaald bevel aan Jona.

2°. Hoe Jona opging en predikte naar Gods wil.
3°. De vrucht der prediking.

L

€n fet wonzb beg BHeeren gefehiedde ten anderen iwaal
tot Fona/ zeggenve: IRaak u.op/ ga naar te goote
ftab Rinebie; cn pedikk tegen Haar be pebiking/ bie
Ik tot u fpaeeht.

Gij hoort het, Geliefden! het woord des Heeren geschiedde
ten anderen maal tot Jona. Dat zelfde woord kwam tot hem
hetwelk vroeger tot hem gekomen was. De raad Gods moet
door ons uitgediend, zijn wil door ons gedaan worden ; zijne
bevelen hebben wij op te volgen, zijne wet te vervullen.
Jona had eerst naar vleeschelijke gezindheid geoorde.eld, en
vleeschelijke gezindheid onderwerpt zich der wet Gods niet;
zij kan het ook niet, want het doen van Gods wil kan alleen
naar Geest verstaan worden. Vroeger had Jona gedacht: » Wat
zal het baten of ik al predik, God is immers toch al te goe-
dertieren om datgene uit te voeren waarmede Hijj dreigt”. Toen
had hij echter niet aan het middel gedacht waardoor deze
goedertierenheid verheerlijkt wordt, niet gedacht aan de

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



67

kracht en werking van dat middel; hij had de zaak Gods
naar vleeschelijke gevolgtrekkingen beoordeeld, maar niet
naar de regelmaat vn magt des Woords.

Wat had het hem nu echter gebaat dat hij God zoo had
tegengestaan? Ten laatste moet hij nu toch datgene doen wat
God wil en beveelt. Al zijne wijsheid heeft hem tot niets ge-
diend, dan dat hij daardoor voor zich zelven in den hoogsten
nood en in gevaar voor ligchaam en ziel geraakte. Hoeveel nood,
vreesselijken angst en droefheid zou hij zich hebben kunnen
besparen, bijaldien hij dadelijk Gods bevel gehoorzaamd had,
toen het ten eersten maal tot hem kwam. Voorwaar, het is
geen gering bewijs der genade en lankmoedigheid Gods, dat
God hem in iederen nood behouden, genadiglijk daaruit ver-
lost heeft en nu ten anderen maal met zijn bevel tot hem
gekomen is. Aan vele anderen viel zulk eene genade niet ten
deel, de Israglieten bijvoorbeeld, welke met eene hooge hand
uit Egypte uitgevoerd waren, zij vielen in de woestijn om
hunne ongehoorzaamheid ; nu heeft God echter Jona niet laten
varen, hem wegens zijne zonde en zijn’ opstand niet naar ver=
dienste gestraft, veeleer is Hij weder tot hem gekomen,
toen hij als een uitgespuwde en witvaagsel der helle daar
op den oever lag, en heeft hem bevolen: Maak u op, sta
op, ga!

Hebben wij daaruit niet te leeren dat al onze tegenstand
tegen het woord der genade ons niets baat? Wij kennen ze
wel, de geboden, de regten en inzettingen Gods. Wij weten het
zeer goed dat alles ten laatste daarop doelt en daartoe zamen-
loopt, dat wij God zouden kennen, Hem alleen dienen, Hem
liefhebben en vreezen. Wij weten het wel wat goede werken
zijn, namelijk dat wij met onzen naaste zoo omgaan als God
met ons omgaat. Dit yerstand gaf God ons, dat wij weten -
dat het geloof alleen het eenige hoogste en beste goede werk
is, ja het goede werk van alle goede werken, hetwelk alleen
den hoogen God behagen kan; ook dit is ons niet onbekend,
dat God almagtig is en dat wij ons niet voor wijzer moeten

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



68

houden dan Hij, maar Hem hebben te gehoorzamen, wanneer
Hij met zijn woord tot ons komt. Bovendien ondervinden wij
het wel elken dag, dat wij, bij al onze kennis van goed en
kwaad, toch eigenlijk niet weten wat goed of wat kwaad is
in Gods oogen. Zijn wij dan bij deze ondervinding en kennis
niet ten hoogste dwaas en strafbaar voor God, dat wij ons
aanmatigen Hem te willen voorschrijven hoe wij moeten gaan,
staan en liggen, hoe wij Hem hebben te vreezen, te dienen
en te gehoorzamen, hoe wij vroom en bekwaam ten goede,
hoe wij regtvaardig en heilig zullen zijn? Immers weten wij
dat wij zijn woord op te volgen hebben, dat woord alleen
te gelooven en het aan Hem hebben over te laten wat er
de gevolgen van zijn zullen. 'Wij kunnen het lang uithouden
met het wringen en plooijen aan Gods woord en wet, wij
kunnen lang volhouden met godgeleerde beschouwingen, al-
leen om ons van Gods wil en zijn bevel verre te houden;
intusschen zal men niet in de ruste Gods ingegaan zijn, men
zal niet in waarheid vrede met God hebben, niet in waar-
heid een goed geweten tot God hebben, zoolang men half
het Evangelie en half de wet, half de genade en half het
werk aan de hand houdt. De heilige God handhaaft zijn
regt door zijne wet, Hij wil dat zijn heilige wil gedaan zij: —
zoo blijft ons niets overig, dan dat.wij ons geheel en al, en
zoo als wij zijn, aan zijne genade hebben overgegeven, op-
dat Hij zelf door de hand des Geestes het regt zijner wet
bij ons vervuld hebbe, het doen van zijnen wil. Jona zij
ons een voorbeeld zoowel ter waarschuwing als ter vertroos-
ting: ter waarschuwing, opdat wij verstaan mogen dat wij
met al ons loopen, met al ons willen des werks, met al
onze waanwijsheid van werken en zelfheiliging, het tot niets
anders brengen, dan ons zelven van het roeischip in de
zee, en van de zee in de hel te werken, en ten laatste als
een uitgeworpene in alle ellende ter neder te liggen, in
een’ toestand dat alle poging en alle zure arbeid en al het
loopen zoodat de voeten er bij doorgaan, niet dan nuttelooze

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



69

en verloren arbeid is. Jona zij ons tegelijk éen voorbeeld,
dat wij vrucht genoeg zullen dragen, duurzame vrucht, wan-
neer wij den ouden dooden man, de wet met hare werken,
er aan geven, en ons zelven als dooden beschouwen bij dese
wet, ons echter houden aan het woord van den Zoon des
levenden Gods, Trouwens dan is ons al het werk uit de
hand genomen, zoodat wij het niet kunnen bekijken, ook
niets meer hebben, maar het schip op Gods genade moeten
laten drijven; intusschen daar zal geen nood noch gevaar bij
zijn. Adam heeft het in zijne hand gehad, het geheele leven,
en toen ging het verloren; — dat wij het nu niet andermaal
zouden verliezen, dddrvoor heeft God gezorgd; Hij heeft alle
dingen, het gansche leven en de godzaligheid , het gansche vol-
brengen van zjnen wil in Christus hand gegeven, opdat wij,
gedreven door zijnen geest, in volslagene afhankelijkheid van
Hem zouden wandelen, opdat er eene eeuwige volharding voor
ons zoude zijn. Daarom luidt ook het woord tot Jona: Maak
u op, ga, gij uitgeworpene der hel, maak u op! hoe lam gij
ook zijn moogt van al het gestooten- en geworpen-zijn, ga/
in mijne kracht door mijnen geest, naar be goote ftat Pineue;
nu moogt gij toezien, of zulk een nietsbeduidend man, zulk
een aardworm als gij zijt, die met uwe kennis van goed en
kwaad mij zoo hevig in den weg stond, nu wat zult tot stand
brengen, nu gg/ gezien hebt hoe slecht gij mijne wegen hebt
verstaan. Zult gij wat groots kunnen voortbrengen voor zutk
eene groote stad, een groot woord van menschelijke welspre-
kendheid, of groote kracht des woords en een grooten naam
van heiligheid ? Naar Nineve moet gij heen, hoewel gij meent
dat Samaria of Jerusalem beter zou passen voor u en voor
mij, — en niets zalt gij daarbij in uwe hand of magt hebben,
niet eens eene toespraak in uwen mond, gij moogt nu gaan,
zonder te weten wat gij te zeggen zult hebben; als gij daar ter
plaatse zult aangekomen zijn, zal ik u de prediking in den mond
geven, en niet wat gij wilt, maar wat Ik wil — datzult gij aldaar
prediken. Predik tegen haar de prediking , die Jft tot u spreke.

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



70

Zoo was dan Jona alles uit de handen genomen. Waar hij
heen wilde is hij niet gekomen, en waar hij niet heen wilde,
dddr moest hij heen. Wat hij heeft willen prediken heeft hij
niet kunnen prediken, en wat hij niet heeft willen prediken
heeft hij moeten prediken. Dit is doorgaans zoo Gods weg.
Wat gij wilt zeggen en bij u zelven overlegt te zullen
zeggen, daar komt niets van, en waar gij niet aan gedacht
hebt, dat komt naar buiten. Wanneer gij bidden wilt, komt
er niets van, evenmin als wanneer gij heilig wilt zijn en goede
werken doen; — maar wanneer gij niet wilt en wat gij niet
wilt, dat zal God u doen bidden, Hij zal u.ook doen heilig
zijn en werken laten.doen naar zijnen wil en naar zijn wel-
behagen, zoodat gij niets daarvan zien zult; alleen zult gij
Gods genade en trouw ondervinden, ook zien wat zijn woord
daarstelt, het moge naar uwen zin zijn of niet. Wat God
heilig heet, moet gij heilig laten blijven, en waar Hij u heen wil
hebben, zult gij wel heen komen. Hooren wij slechts wat volgt :

II.

@oen maakite 3ich Yona op/ en ging naar Pinebe
naar Het tngord ted Heeren. RNinebe nu wag cene gaoote
ftab Gobg/ Ban bie dagreizen. €n Jona Gegon in be
ftab te gaan/ eene bagreid; en hij peedifite/ en seibe:
FRog beertig bagen/ ban 3al Rinete warben oingehiee2d.

Jona heeft zonder twijfel niet anders kunnen doen; God
zal hem iederen anderen weg afgesneden hebben. Men houdt
zijne gelofte wel, en is wel gehoorzaam als de Heere den
mensch gehoorzaam maakt,-en men is dan ook geheel vrij-
willig gebonden onder den wille Gods, zoodat men niet_
anders wil al kon men anders, en niet anders kan, al wilde
men ook anders. Jona ging naar Nineve gelijk Petrus in
later tijd naar Cornelius ging, die eerst ook niet had gewild
en meende tot zijn volk te moeten prediken, dit volk was

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



71

toch vooral en alleen het volk Gods, en het kon toch nooit
regt ernst bij God zijn, dat hij bij de onheilige heidenen zoude
inkeeren. Maar God onderwees hem wel anders, daarom
zegt hij in zijne verantwoording tot de geloovigen uit de be-
snijdenis: Wie was ik toch die God kon weeren. Evenzoo
hier met Jona: al had hem vroeger zulk een weg naar Nineve
ook nog zoo tegengestaan, nu moest hem die wel aanstaan, en
hij is gehoorzaam geworden sedert hij ondervonden heeft dat
hij met al zijne inbeelding van gehoorzaamheid een opstande-
ling geweest was tegen den wille Gods. Want het is nu een-
maal z66; zoolang men bij den ouden man, de wet, leeft,
wil men Gode steeds gehoorzaam zijﬁ en zoekt allerlei werken
op, om hem deze gehoorzaamheid te bewijzen. Gedurig komt
men ook met znlke doode werken bij God en vraagt: Heb ik
dat niet goed gedaan, wilt Gij mij niet helpen, dat ik meer
en meer tot volmaaktheid breng wat ik ter uwer eere heb
aangevangen ? Moet men dan echter van God ten antwoord
krijgen: Uwe werken deugen niet, zjj zullen u niet houden,
Ik heb u immers reeds lang mijnen wil bekend gemaakt —
dan wil men zich aan dien wille Gods niet onderwerpen en
vliedt” daarvoor weg en wil het niet weten dat eigene vroom-
heid de weg is, die den mensch goeddunkt in zijne eigene
oogen, dat dit echter ten laatste alles wegen des doods zijn
Is men daarentegen van God onderwezen, door zijne getrouwe
vervotmoediging , dat alle gehoorzaamheid, die wij voor ge-
hoorzaamheid houden, echter eene gehoorzaamheid naar eigene
keuze, — niet anders is dan Phariseismus, eigenwilligheid
en ongehoorzaambeid, zoo maakt men zich open gaat als
een ongehoorzame en nogtans vrijwillig den weg, dien God
ons beveelt. Daar gaat men dan echter, men weet zelf niet
hoe, de voeten en het aangezigt bedekt met de bereidwillig~
heid des Geestes, en gaat op den weg, welken men anders
voor onheiligheid hield en ook nu nog wel voor onheiligheid
zou willen houden, ware niet het verstand gevangen genomen
onder de gelioorzaamheid Christi, zoo dat de weg heilig zijn

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



72

moet omdat God het zoo wil en bevolen heeft. Zé6 gaat dan
ook Jona naar Nineve; al is het dat een geheel volk, het-
welk zich zelve heiligt, en daarbij ook zijn eigen hart hem
zeggen : Hoe, profeet, gaat gij naar eene stad die zoo godde-
loos is? Maar welke stad of welk mensch zou niet goddeloos
zijn in de oogen van Hem, die een apostel heeft laten neder-
schrijven van zijn trouwen knecht Abraham, dat hij een god-
delooze geweest is, en die van zijne engelen betuigt : »Zie, op
zijne knechten zou hij niet vertrouwen; hoewel Hij in zijne
engelen klaarheid gesteld heeft. Hoeveel te min op degenen die
leemen huizen bewonen, welker grondslag in het stof is.” *)
Als God in zijne ontferming een mensch aanziet, hem in
zijnen Christus aanziet, zoo zal deze mensch in den Heere,
die zjne gerechtigheid voor God is, regtvaardig zijn, ook
rondom heilig, ondertusschen blijft zulk een mensch op zich
zelven een goddelooze, en indien hij zich boven eenen tolle-
naar verheft, zoo zal hij een gruwel zijn in de oogen desge-
nen die zich niet schaamt een God van zondaren en van al
wat verloren is, te hesten. Of was Nineve goddeloozer dan
Jerusalem of Samaria ? Het zal eenmaal op den grooten dag des
oordeels blijken wat goddeloozer is geweest, Nineve of de
hoogstgeroemde steden dezes tijds; zooveel is zeker, dat de
Heere zelf gezegd heeft: dat de mannen van Nineve, dewijl
zij zich op de prediking van Jona bekeerd hebben, het oor-
deel beter zullen kunnen verdragen dan Jerusalem, en het
is opmerkelijk genoeg dat wij van dezelfde stad, waarvan de
Heere zelf getuigt: » Hunne boosheid is opgeklommen voor
mijn aangezigt,” hier lezen: » Rinebe nu ig eene goote ftab
@Gobds/” en dat er bijgevoegd wordt, om het regt duidelijk te
maken welke groote stad zij nu geweest is: «ban bzie bag-
refsen.” Ofschoon wel is waar de duivel daarin heerschappij
voerde , zoo bleef zij evenwel eene stad Gods, want de aarde
is des Heeren en hare volheid, en ofschoon zij groot was in

(* Job 4, 18, 19.

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



73

goddeloosheid, zoo was zij, juist wijl zij eene stad Gods was, zoo

veel te meer een voorwerp waaraan zich de almagtige genade

kon verheerlijken. Onze groote God en Zaligmaker, die zich

niet schaamt dezulken broeders te noemen, welke wel een’’
gansch anderen naam verdienden, schaamt zich evenmin eene

stad de zijne te noemen, ook zelfs dan, wanneer Hij die om

hare goddeloosheid moet omkeeren. Voor Hem is niets te

goddeloos wanneer Hij sich ontfermen wil, en Hij doet de

wonderen zijner zaligheid juist overvloeijen dddr waar niets

is en alles verloren is

En hoe heerlijk wordt nu hier Gods wil volvoerd juist door
zulk een’, die van zich zelven niets anders wist te zeggen dan
dat hij een ongehoorzame en wederspannige was geweest. Hoe
heerlijk wordt Gods wil volvoerd juist door zulk een’ die
zich tot alles onmagtig en onbekwaam gevoelt! Daar staan
zijne voeten in de poorten dezer groote stad Gods. Hoe zon-
derling te moede zal hij geweest zijn; hoe zal hij welligt zich
met een dier vergeleken hebben, dat weggeleid en geslagt
wordt ten nutte van anderen, en hij moet in eigené oogen
geweest zijn als een werktuig in de hand Gods, hetwelk,'—
wanneer de bekwame meesterhand het niet opneemt en er haar
werk mede volbrengt, geen geluid noch stem van zich laat
hooren. )

Wat zal nu Jona prediken, nu hij in de groote stad bin-
nengetreden is! Het is voor hem bijkans om in onmagt te
vallen bij het aanschouwen van zulk eene menigte menschen,
zulk een zielental! Maar de Heere had hem gezegd: »Predik
tegen haar de prediking, die Ik tot u spreek, en hij zoude
de waarheid der belofte ondervinden: » Doe uwen mond open, -
Ik zal dien vervullen.” Jona was begonnen een derdedeel der .
stad door te gaan, en ziet, de Heere opent hem den mond,
» Nog veertig dagen, dan zal Nineve worden omgekeerd.” Dit
woord ig uit den mond, is van de tong, en als een bom is
het onder het volk losgebarsten, ja als een onweder, zoodat
alles begint te beven en te sidderen.

.

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



4

Deze prediking was niet nit den wil des menschen voort-
gekomen. Met tegenstreven sprak hij het woord »omgekeerd
worden”. nit, want in zijne ziel stormde het: »Er komt toch
viets van.” En het beslissende tijdperk van 40 dagen! —
God alleen kon het hem ingeven dezen tijd te bepalen.

Zullen wij dit, wat met Jona voorgevallen is, niet ter harte
nemen? Leeft gij bij de wet, bij den ouden'man, dien Christus
heeft gedood en onvruchtbaar gemaakt, zoo zult gij veel van
gehoorzaamheid voorgeven, maar er zal niets van worden.
Drijft gij op genade, bevindt gij u in de hand uws Heeren,
200 weest niet bezorgd voor werk en heiligheid, de Heere zal
u de heiligheid doen vinden waar gij die in het geheel niet
verwacht, en Hij zal u werkén genoeg naar zijnen wil op de
hand leggen, ja wel meer dan u lief zal zijn; want waar de
-werken Gods gedaan worden, daar gaat'de mensch ten onder
met zijn geloof, met zijn willen, met zijnen naam, met zijne
bekwaamheid , en hij moet op de hand des Heeren zien, en
dag aan dag van Hem het bevel afwachten, zoodat hij zich
wel uit de voeten zou willen maken, zoo de Heere hem niet
vasthield; en zoo is bijgevolg wat de mensch alsdan doet,
alleen het werk des Heeren. Daarom gaat het echter ook
goed, gelijk wij dit op treffende wijze zien aan de vrucht,
welke de prediking van Jona heeft teweeg gebragt.

I11.

De vrucht was heerlijk. Er kwam geloof, nadat verdoemenis
en ondergang gepredikt waren, er kwam bekeering, verslagen--
heid, berouw, verootmoediging in zak en asch. Het woord
der prediking geraakte tot den Koning; deze liet menschen
en vee, rijken en armen, ouden en jongen vasten, zich met
zakken bekleeden, sterk roepen tot God, en een iegelijk moest
zich bekeeren van zijnen boozen weg, en van het geweld dat
in zijne handen was. Zoo gaf alles wat in de stad was Gode
de eer en deed wat God wilde: alles regtvaardigde God,

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



75

veroordeelde zich zelven en zijne booze wegen , verliet die en
wanhoopte niet aan Gods ontferming. Zoo betoonden zij het
begin van hoop, hetgeen daarin bestaat dat men niet ver-
twijfelt. Zij lieten God daarbij in zijn regt en in zijne vrij-
magt, hen te behouden of te verderven; maar hoe stellig ook
de uitspraak Gods geweest was: »Nog veertig dagen, dan zal
Nineve worden omgekeerd”, zoo gaven zij het toch niet op
en lieten niet af met sterk roepen bij God aan te houden om
verlossing, hulp en genade, en zij vatteden van hem deze
goede gedachte op: Wie weet, God mogt zich wenden en
berouw hebben; en Hij mogt zich wenden van de hittigheid
zijns toorns, dat wij niet vergingen. Dat was de vrucht van
de prediking des woords. De menschen te Nineve geloofden
aan God, en toen God hunne werken zag, dat is dus hun
opregte geloof, dat zij zich bekeerden van hunnen;boozen weg,
zoo berouwde het Hem over het kwaad dat Hij gesproken
had hun te zullen doen, en Hij deed het niet. En zoo was
dan de groote stad Gods van het verderf en den ondergang
voor ditmaal verlost. -

Het menschelijk verstand, door den duivel gaande gemaakt,
heeft hier vele vragen op te werpen, ja helaas het verstand der
Christenen, die daarin door de Nineviten beschaamd worden,
gelijk ook Jona zelf door de Nineviten beschaamd werd; hij
toch had zich verzet tegen den wille Gods, tegen het woord der
genade, maar de Nineviten vreesden voor het woord Gods en
geloofden Hem. Het verstand komt al spoedig met de vraag te
berde: Was deze bekeering der Nineviten opregt? Zoo is dan
het verstand steeds d44rop uit, de heerlijkheid der werken welke
in God gedaan zijn te verkleinen, om daarentegen zijne eigene
werken als volkomen aan te prijzen. Wat doe ik echter met
eene vraag, die geen antwoord waardig is? God is geregt-
vaardigd, dat is genoeg; en toen God de werken der Nine-
viten zag, berouwde het Hem over het kwaad dat Hij ge-
sproken had hun te zullen doen. Het verstand brengt echter
iedere waarachtige boete en bekeering in verdenking, terwijl

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



76

daarentegen de bekeering des vleesches nooit in verdenking
komt maar ten hoogste geprezen, en spoedig door allerlei
dag- en tijdschriften der Christelike wereld rond verteld
wordt, en is er iemand die het waagt zulke bekeeringen te
verdenken, die mag geen goed Christen meer heeten. Het
verstand meent toch dat Nineve niets van God heeft kunnen
afweten, omdat het verstand niet aan den Heiligen Geest wil
gelooven, die de geheele wereld bestraft en alom den leven-
digen God en zijne geregtigheid voor de gewetens handhaaft.
Het verstand verdiept zich in allerlei overleggingen, hoe dit
alles toch overeen te brengen is met Gods raadsbesluit,
omdat het nooit kan begrijpen dat Gods raadsbesluit door
de prediking van boete en bekeering, maar nooit zonder
deze prediking, zijne vervulling erlangt, gelijk het ook niet
begrijpen kan dat Gods toorn geene hartstogt in God is, maar
zijne allerheiligste en onwankelbare wil, de zonden te oor-
deelen en te straffen, — en dat zijne dreigingen, welke zijn
woord met zich brengt, daar waar zij in ernst worden op-
gevat, in waarheid slechts eene krachtige opwekking tot be-
keering zijn en eene openbaring zijner ontferming. Wanneer
God zegt, »gij zult sterven en niet leven”, zoo bekeert u
van uwe ongeregtigheid en houdt God zijnen-Christus voor,
zoo zult gij leven en zijn liefelijk aangezigt in alle eeuwig-
heid zien.

Doch genoeg over het verstand. Het derde Hoofdstuk van
den profeet Jona bewijst treffend en overtuigend genoeg voor
de geheele wereld wat ik in mijne inleiding betuigde: .Dat
men namelijk, hoe onbekwaam ook in zich zelven, nogtans
tot alle goed werk toebereid zal zijn, zoo men aan de hand
der genade gaat. » Alzoo dat het u aan geene gave ontbreekt,
verwachtende de openbaring van onzen Heere Jesus Christus;
welke God u ook zal bevestigen tot het einde toe, om on-
straffelijk te zijn in den dag- onzes Heeren Jesus Christus.”
Zoo schreef Paulus aan de Corinthiérs. Wie wil liefde, hoop,
geloof, zachtmoedigheid, ootmoedigheid, kuischheid, opregt-

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



(ki

heid, wie begeert en strekt zich wit tot allerlei goede werken,
heiligheid. en vrucht, om daaruit zich van zijne zaligheid te
kunnen verzekeren; wie wil gebed en godvruchtigen wandel,
wie wil een hart dat eerlijk en goed, dat zonder bedrog is;
in één woord, wie wil onbestraffelijk den wille Gods gedaan
hebben, ook zich over de kenteekenen aan zich kunnen ver-
blijden dat hij een kind Gods is en in Gods wegen wandelt:
hij geve het alles uit zijne hand! Laat los, zegt de Heere, en
gij zult losgelaten worden. Wie aan den Zoon Gods gelooft , .
heeft eeuwig leven; wie eeuwig leven heeft, heeft de werkin-
gen, de bewegingen, het doen en daarstellen van hetgeen dat
leven eigen is, als van zelve. Jona wilde ook eerst zijnen
weg in eigene hand houden en wijzer zijn dan God, en
daardoor geraakte hij in de hel; toen hij echter niets meer
had,. niets meer wist dan den Heere en diens woord, toen
ging-het 266 goed dat wij aan hem een voorbeeld hebben,
dat wel geheel éénig in de Schrift is; want eene groote stad
Gods kwam tot geloof en bekeering door ééne enkele predi-
king, waarop Jona waarlijk niet had kunnen studeren om
die gereed te maken, en door één enkelen gang, welken de
profeet niet eens had willen volbrengen.

Voorwaar het is eene hagchelijke zaak en schijnt een sprong
te zijn in de diepte der hel, om als een goddelooze regtvaardig
en zalig te worden en het »kunnen en moeten” geheel te
hebben opgegeven, want dan moet men alléen van de ge-
nade afhangen. Maar het woord, het woord van genade —
kan dat magteloos zijn, is dat niet integendeel almagtig?
Wel hem, die zich daaraan heeft overgegeven, ik bedoel
aan het woord, en niet aan zijne bevinding. Het. woord,
het schept voor zich heen -— en wie als een uitgeworpene
der hel op Gods woord doorgaat en op zijn woord het
net uitwerpt, al is het.ook in de diepte, alwaar naar alle
verstand niets te vangen is, hij zal het schip wel in de
haven brengen tot zinkens toe beladen met werken, die
in God gedaan zijn. De visschen heeft echter de Heere

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



18

gegeven, de mensch heeft ze niet geschapen, en is het
dan den mensch eenigzins tot roem of heeft hij daarmeé
iets verdiend, dat hij ze gevangen heeft? En wie zorgt
nog naderhand dat het net niet scheurt? — Alle dingen
zijn uit God, Gode en den Lamme alleen zij de eer van
pu aan tot in eeuwigheid. Amen.

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



VI.
LEERREDE

OVER HET

VIERDE HOOFDSTUK VAN DEN PROFEET. JONA *).

Naar aanleiding van het derde Hoofdstuk van onzen pro-
feet, hebben wij het vernomen: het gaat goed, ja verwon-
derlijk goed als een menschenkind zich onder het woord der
genade buigt; want het woord schept alle dingen véér hem
heen en stelt het alles daar voor hem, zoodat de mensch, hoe
zwak ook en tot alles onbekwaam, den goeden, welbehage-
lijke en volkomenen wil Gods doet. Wij hebben voorts verno-
men : wanneer wij door de onderwijzing des Geestes geldoven
dat wij van de wet los en haar afgestorven zijn, en dat wij eens
anderen mans zijn geworden, namelijk desgenen die van den
dooden opgewekt is, zoo dragen wij, die vroeger den dood
vruchten gedragen hebben, dadelijk Gode vrucht, ja eene
vrucht die geheel overeenkomstig de wet is zoo als zij geestelijk
oordeelt. Wij hebben het vernomen: Gaan wij aan de hand
der genade, zoo zijn alras alle schoone Christelijke deugden
en goede werken bij de hand, zoo is de vrucht des-Geestes
ongetwijfeld aanwezig, als daar is liefde, blijdschap, vrede,
lankmoedigheid, goedertierenheid, goedheid, geloof, zachtmoe-
digheid, matigheid, en alzoo is geene wet tegen oms t).

*) Gezongen Ps, 84, vs, 1—3; Ps, 119, vs. 87; Ps. 147, vs 6,
1) Gal. 5, vs, 2228,

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



80

- Laten wij dit echter indachtig blijven dat het vrucht des
Geeestes 18, de vrucht welke wij Gode brengen : »Ik zal Isracl
zijn als de dauw, hij zal bloeijen als de lelie. Uwe vrucht
is uit Mij gevonden,” — dit is het woord onzes Heeren
Christus bij den profeet Hosea *) Want de vrucht des Geestes'
wast waarlijk niet op onzen akker. Wat wij Gode aangenaam
zijn, dat zijn wij aangenaam alleen in de genade van Jesus over
ons; wat wij hebben, hebben wij alleen in de gemeenschap
Christi, wat wij Gode aanbrengen is alleenlijk uit God, door
Hem en tot Hem. Het groote woord blijft onverwrikt vast voor
ellendigen die op den Heere wachten: »Ik ben uw God” maar
ook dit woord : » Gij schapen, schapen mijner weide, gij zijt
menschen.” Zijn wij van gedachte dat wij iets kunnen en
moeten nadat wij tot bekeering zijn gekomen, zoo moeten wij
ons bitter teleurgesteld vinden. Wij hebben ons, zoo lang
de verlossing onzes ligchaams nog niet ten volle gekomen is,
met onze ons aangewezene plaats; dat wij » menschen” zijn,
tevreden te houden, en aan de genade Jesu Christi hebben
wij de kroon en de heerschappij te laten; wie het anders wil,
kan geen vrede hebben. De geheele heilige Schrift, ja ieder
hoofdstuk in dezelve strekt tot bewijs, dat alleen de geregtigheid
Christi voor God geldt, en dat onze ongeregtigheid de gereg-
tigheid nog zooveel te meer verheerlijkt. Het ligchaam is
dood om der zonde wille en slechts de geest is leven en vrede
om der geregtigheid wille. Is echter Christus in ons, zoo zal
de geest desgenen, die Jesus uit den dooden opgewekt heeft
ook onze sterfelijke ligchamen levendig maken naar zijnen wil
en wanneer Hij wil. Wat moet de apostel Paulus antwoorden
op de vraag van het bevreesde hart, ja ook op de vraag van
het trotsche hart: Indien- gij leert dat wij geheel in overeen-
stemming met de wet zijn als ons de geregtigheid des geloofs
door God wordt toegekend , waar blijft gij dan met uwe men-
schelijke ellende, waaraan gij toch rijkelijk uw aandeel hebt?

*) Cap. 14, vs. 6, 9,

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



81

Zal hij die ellende ontkennen en zeggen dat die ellende er
niet meer is? In geenen deele. De wet des Geestes des levens
in Christus Jesus, zoo antwoordt hij, heeft ons yrijgemaakt
van de wet der zonde en des doods. En wat de ellende aan-
gaat: »Wie zal verdoemen, zegt hij, Christus is hier; die
gestorven is, ja dat meer is, die ook opgewekt is, die ook
ter regterhand Gods zit, die ook voor ons bidt. Die Hij te
voren gekend heeft, die heeft Hij ook te voren verordineerd,
den beelde zijns Zoons gelijkvormig te worden, opdat Hij de
eerstgeborene zij onder vele broederen.” Zal Hij nu de eerst-
geboren zijn, zoo is Hij ook de erfgenaam, en dat zij onze
blijdschap en roem, dat wij zijne medeerfgenamen zijn. Want
aldus vloeit ons alles toe uit de rijke schatten zijner genade,
en alzoo staat onze troost vast, de troost van al degenen die
bij zich zelven zuchten, verwachtende de aanneming tot kin-
deren, namelijk de verlossing huns ligchaams. Want diegenen
welke daarnaar verlangen, belijden daardoor dat zij in zich
zelven menschen zijn en niets meer; -— dat bekennen zij
echter niet met onverschilligheid, en zoo hebben zij dan den
troost der Schrift in hunne aanvechting), dat zij dddrom niet
verdoemd worden omdat zij zich menschen betoonen, dat
integendeel de Heer ze draagt in zijn geduld en zijne lank-
moedigheid, en vaderlijk verschoonend met hen omgaat. Zulk
eenen troost verleene de Heere ons ook heden bij de overwe-
ging van het vierde Hoofdstuk van den profeet Jona, hetwelk
luidt als volgt.
1. Vit berbroat Yuna met groot herdriet/ en 3Hn
toorn ontitak. 2. €u hij bad tat den Heeve/ en jeide :
Ocl) Beere! tuag dit min woosck niet/ alg ik nog in
min land wag 7 Qaaram Rivam ift et hoor/ blugtende
naar @acfig: want ik wift/ dat Gij con genabig en
baamfartig Gob 3ijt/ laukmoedig en groot ban gue-
tectievenijeiti/ en fevouin Hebtiende vber Het fitmaab,
3. 32u ban/ Peere! neem toch) wijne 3iel ban mij:
toant Get i8 mij Gerer te jtecben ban teletien. 4. €n

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



82

be Beere 3efbe : g utn toorn billij# ontftoken? 5. Fona
uun ging ter ftede uit/ en 3ette 3ich tegen Het onoften
ter ftab; en Hij waakte 3ich aldaar een verbel/ en
3at baar onber in be {chabulv totdbat Bij sag/ war
pan be ftad 3ou twardben. 6. €n God/ de Heer/ Ge-
fchifite een’ monbderboam/en decd Hew opfehieten boben
Hona/ opbat er fchabut moge 3in ober 350 hoofd/
om Hem te redten ban 36u berdriet. €n Jona ber-
blijobe 3ich aber ten wonberboom met groate Blijd-
fehap.t 7. IRaar Bab befehifite cen’ tuorm beg anderen
haagg in Het opgaan ban den bageraab bie jtak ben
foonberboom bdat §ij berborbe. 8. €n fjet gefchietde/
alg be 3on oprees/ bat Gob ecnen ftillen ooftentuink
Gefchifite ; en e 3on ftak op Het Hoofd ban Fona/ dat
Bij aanmachtin twerd ; en §ij wenfcfte siner siel te mno-
gen fterben/ en 3eide: et i mij beter te {terben dan
te feven, 9. oen seidbe Baoir tat FJona : ¢ uln taan
Billiji ontftoften ober ben Wwonbherboom 2 €n hij seive:
Willijh ig mijn toon ontftofien ter boot toe. 10. En
be Beere seite ¢ Bij verfrhoont ben wonderbomn/ aan
toelficn gij ufet Hebt geavheid/ nochy dien groot ge-
maalir die in éfuen naclt toevd/ en in ééuen nacht
berging; 11. €n ik 300 die groote ftab Rinebe niet
berfcfoonen? waarin beel mecr van Honberb tivintig
buisend menfehen 3iju/ bie geen onderitheit weten
tusfchen hunne regeerhand/enfunne lintter jandhane-
toe bieel ber.

Wij zien in dit hoofdstuk :

1°. Hoe het Jona verdroot dat God niet deed, wat Hij hem
had laten prediken.

2°. Dat Jona in zijn verkeerden weg voor God voortgaat,
dat hij zich zelven in het gelijk stellende Gods deugden
aantast, en den Heere bidt zijune ziel van hem weg
te nemen.

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



83

8°. Dat God hem daarop in bedenking geeft, of hij wel
billik in toorn ontstoken is. -

4°. Dat Jona daar echter geen acht op slaat en zich buiten
de stad een verdek bouwt om te zien of God toch
niet misschien nog zijne prediking zal waar maken.

5°. Dat God aldaar een’ wonderboom boven ziju hoofd
laat opgroeijen en denzelfden dag ook weer verdorren,
waarbij Jona zoo van eigenliefde vervuld is, dat hij
liever den wonderboom had laten blijven ten zijnen
nutte, dan de Nineviten tot verheerlijking van Gods
barmhartigheid.

6°. Dat Jona zelfs over het verlies van dezen boom zoo
radeloos wordt, dat hij zich op nieuw den dood toe-
"wenscht.

7°. Hoe God de Heere in zijne groote lankmoedigheid hem
aan dien wonderboom leert dat Jona, als het op de
toepassing aankomt, Gods wegen en wezen in het ge-
heel niet verstond en Gode ten eenemale ongelijkvor-
mig was.

L

@it berbroat Fona niet groot vecdriet en 3im toorn
ontitak.

“Wat verdroot Jona en waarom ontstak zijn toorn? Dédrom
werd hij uitermate verdrietig, dddrom werd hij toornig, om-
dat Gode het kwaad berouwde dat Hij gesproken had ; en Hij
het niet deed. Wat? Jona, een.profeet Gods, een bode des
vredes, wordt toornig omdat God niet doet wat fjij gepredikt
heeft?! Hij heeft dus het door hem gesproken woord meer
lief dan het behoud eener gansche stad! Ja, mijne geliefden!
het is in de daad zoo. Stond het niet geschreven, wie zoude het
gelooven? Daaraan weten wij nu dat wij Gods woord voor
ons hebben; want hier worden ons de heiligen Gods afge-
schilderd gelijk zij in waarheid geweest zijn, en niet 200 als

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



84

vleesch gewoon is zich dezelven voor te stellen. Als de mensch
om zijner zonden wille in nood en bekommering verkeert
dan denkt hij: Ware ik als deze of gene heilige, ja dan zou
ik volmaakt zijn, dan zou ik weten dat God een welgevallen
aan mij heeft. Welnu, wil men dddrin op de heiligen Gods
gelijken namelijk een zondaar te zijn gelijk zij zondaars ge-
weest zijn, dan zal nten ook spoedig datgene zijn, wat zij als
‘heiligen. Gods zijn geweest. De mensch denke echter aan den
Heiligen God en aan zijne genade, en niet aan de wet en de
heiligmaking des vleesches. Want ook Jona heeft het wel
van zich ondervonden dat hij in zich zelven voor de wet
Gods niet deugde, ofschoon hij een profeet Gods was, ofschoon
hij door en door bekeerd en uit de hel unitgezet was. +De
wet is geestelijk, maar ik ben vleeschelijk,” dat heeft ook hij
van zich zelven moeten belijden.

Versta Jona echter wel! hij was geen duivel, die uit dui-
velsche eerzucht liever eene groote stad Gods ongelukkig zou
zien, dan dat hij er niet de man bij zou blijven. Hij was
omtrent zijnen God in de war geraakt, hij verstond diens
weg niet meer. God had hem laten prediken zonder eenig
voorbehoud: »Nog veertig dagen, dan zal Nineve worden
omgekeerd.” Dat was toch Gods woord, en nu kwam er niets
van! Zoo stond hij dan daar als een lengenaar; hij was trouw
aan God geweest, had zijne boodschap getrouw volbragt, en
nu was God hem ontrouw geworden, gelijk hij meende, want
nu deed Hij toch niet wat Hij hem had laten prediken. Zulk
een gedrag van God verstond hij even zoo min als Job het
kon verstaan hoe God met hem handelde. Daarover had hij
nu wel is waar niet zoo onthutst, niet zoo toornig moeten
worden, dat de Heere nu anders handelde; want wanneer een
gezant de last zijus Konings volvoerd heeft, zoo heeft hij het
verdere toch geheel aan den wil des Konings ovyer te laten.
Maar Jona dacht: Neen, heeft God door mij dood en onder-
gang doen prediken, dan moet het ook komen wat ik gepre-
dikt heb; en daarbij zag hij geheel al over het hoofd wat de

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



85

prediking had uitgewerkt, of wel hij wilde het niet voor
vol erkennen. Toen kon hij dan met Agur zeggen: Ik ben
onvernuftiger dan iemand, en ik heb geen menschenverstand ;
en ook hem golden de woorden, welke de Heer tot Job sprak:
Wie is hij, die den raad verdnistert met woorden zonder
wetenschap? Bij het terugdenken aan zijnen toorn zal hij
ook met Asaph uitgeroepen hebben: Toen was ik een groot
beest bij u; want Jona is wel het sterkste toonbeeld van het-
geen de Heere gezegd heeft : Uit het hart des menschen komt
voort...... onverstand.

Is het alleen om den wille van Jona geschreven dat hij
zoo onthutst, zoo toornig geweest is omdat God de groote
stad -niet omkeerde en dat hij zijnen profeet als een’ leugenaar
voor zijne prediking liet zitten? — Mijne Geliefden, Wat
denkt menigeen uwer? Ja, denkt hij, heb ik maar eerst eens
zulke ondervindingen gehad als Jona, als Hiskia, als Abraham,
dan zal ik toch een ander man zijn. Ik zeg u echter, de
mensch blijft een mensch, en dat is nu de bedoeling des Heili-
gen Geestes, om ons dit ook van Jona mede te deelen. Het
is echter de gruwelijkste aller zonden als wij. God de wet wil-
len voorschrijven in zijne wegen en zijn doen; dat deed Jona,
en dat kunnen wij ook niet nalaten, wat wij ook mogen onder-
vonden hebben, wie wij ook zijn mogen. Dit onverstand is
den mensch eigen. Wat hij zegt, wat hij leert en volhoudt,
dat moet gelden, en, weet hij dat het Gods woord is wat hij
leert, zoo zou hij veel liever alles verwoest zien, dan dat

God niet juist 266 zoude doen als Hij het hem te leeren
gegeven heeft. Tn heiligen ijver voor het Woord zouderr wij
alles uitroeijen. Het moet 266 toegaan als wij meenen dat het
heilig is, anders breekt onze toorn los. En dat niet alleen —
maar gaat het niet z66 als wij meenen dat het gaan moet,
200 verbeelden wij” dns nog bovendien het hoogste regt te
bebben om ons zeer te beklagen , breken alles aan stukken en
zouden liever van hier weg willen dan langer hier op aarde te
blijven, waar wij toch niets kunnen uitrigten dan voor

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



86

iedereen tot speelbal te verstrekken. Daarom begon Jona te
bidden:

1’

€n Bij bab tot den Heer en 3eibe: Orf) Weeze! wag
bit mijn twood niet/ alg ift nog in wijn land twag?
Vaarom ftwam ift Pet boor blugtenbe naar Carifig;
tnant ik twijt/ bat Gij een genabig en baamphartig God
3ijt/ lanfimocbig en goot ban goebertierenfjeid/ en
fieroutn febbiente ober et Kinaad. IRu ban/ Beere!

neem tach mijne ziel van mij; twant Het i§ mij beter
te gterhen fau te feben,

Menigeen wil een ander mensch zijn dan hij is, om bij de wet
zich anders te betoonen dan God wil dat hij zijn zou. Bij de
wet namelijk moeten wij onbekwaam zijn en blijven, en slechts
in de genade hebben wij ons te verheugen, welke ons bekwaam
zal maken tot zulke werken, waarvan de roem alleen Gode zal
toekomen en niet ons. Zoo wil menigeen ook het gebed in zijne
hand hebben en zoude gaarne heerlijk tot God kunnen bid-
den; maar het gebed moeten wij ook niet in onze hand heb-
ben, veeleer geeft- de Heere ons een » Onze Vader”, waarbij
wij telkens bidden moeten dat onze naam, ons rijk, onze
wil gansch onnut en te niet worden ,*zoodat er niets uit voort-
kome, en ook bekennen moeten dat wij ons dagelijksch brood
niet eens weten te verkrijgen, veeleer aan de verzoeking de
hand toereiken als God ons niet bewaart, en ons den duivel
overgeven zoo de Heere ons niet van hem verlost. Wij be--
hoorden toch niet langer het gebed in eigene hand te willen
houden; want al onze gebeden deugen niets. Z66 waar is
het, wat Paulus schrijft: Wij weten niet wat wij bidden
zullen, gelijk het betaamt. — Wij bezitten twee gei)eden van
Jona. Beide werden met een diep geroerd gemoed gebeden.
Het eerste geschiedde uit den buik van den visch, toen lag
Jona in de hel, dat~was een goed gebed; maar dat bad hij
zelf niet, dat bad de Heilige Geest hem voor en hij zeide

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



87

het hem na; van dit gebed verstond Jona niet eens alles,
toch heeft de Heere het verhoord en de vervulling doen
komen. Hier nu hebben wij een ander gebed, maar dat was
een slecht gebed, waa§bij Jona in tegenovergestelden zin niet
wist wat hij bad. Had God nu niet zijn gebed uit de hel
vitsluitend laten gelden, zoo zou Jona er slecht aan toe ge-
weest zijo, want met dit laatste gebed stootte hij zijn ge-
heelen goeden weg omver, die door de hel gegaan was, en
wierp de zaligheid Gods weg, tot welke hij uit die hel was
‘gekomen. Och Heere, zegt hij, was dit mijn woord niet,
als ik nog in mijn land was? Dearom kwam ik het voor,
viugtende naar Tarsis. Daar is nu op eens gijne geheele red-
ding uit het ingewand van den visch niets voor hem. Hij
vergeet ten eenemale de reiniging zijner vorige zonden. Eene
slechte dankbaarheid voor zijne verlossing! Hij gedenkt zoo
weinig aan zijne ongehoorzaamheid, dat hij die veeleer regt-
vaardigt voor God. Hij heeft gelijk gehad dat hij van des
Heeren aangezigt gevlugt is en zich op de groote zee begeven
heeft, hij staat rein in zijne woorden, welke hij voor God
uitsprak toen:hij nog in zijn land was; hij betoont zich een
‘vergete]ijk hoorder, een kind dat nog melk van noode heeft,
een ongeoefende van zinnen, die geene vaste spijs verdragen
kan, een slechte discipel des Heiligen Geestes, daar hij meent
dat de Heer de deugden zijner goedertierenheid verheerlijkt
zonder dat door het woord de geregtigheid verheerlijkt zij,
in welke alleen de Heer die deugden aan de menschenkinde-
ren te genieten geeft. Het komt dus dddrop neder dat hij
gelijk heeft gehad en dat God verkeerd gehandeld heeft; en
nu wil hij nog bovendien in den hemel, en niet langer hier
op zijne post blijven, want God heeft hem voor niets laten
loopen, lijden en prediken.

Maken wij het wel beter, die wij den Heere kennen en als
door een wonder aan de kaken der hel ontkomen zijn? Laten
wij God dankep dat hij zich niet heeft geschaamd een’ groo-
ten heilige ons naar waarheid te laten afschilderen, opdat wij

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



88

vervuld mogen worden met den troost: dat Hij niet met ens
doet naar onze zonden. Bidden wij tot Hem om geopende
oogen en zelfkennis, zoo zullen wij datzelfde gedrag dagelijks
bij ons zelven terugvinden. Schamen wij ons voor God dat
wij zoo altijd gelijk willen hebben, want daarin zijn wij waar-
lijk even als de kinderen die altijd denken dat zij het beter
weten dan hunne ouders. Wij menschen hangen telkens van
den indruk van het cogeunblik af, en als het ons niet naar
onze denkbeelden gaat, zoo beginnen wij ook dadelijk voor
God te morren, en dat morren moet dan gebed heeten: » Och
Heere, waarom zoo of zoo!” Dan roepen wij God tot ver-
antwoording op, zijn de geheele verlossing niet meer indachtig,
denken niet meer aan den duizendvoudigen nood van ligchaam
en ziel, hoe wij daarbij geworsteld hebben, hoe wij zijn ver-
lost geworden en welke geloften wij Gode gedaan hebben?
ja wij hebben alsdan geen hart noch geene oogen voor zijne
wonderen, en daar het ons niet oogenblikkelijk 266 gaat als
wij ons voorgesteld hebben, zouden wij van hier willen scheiden:
Laat mij sterven, wat doe ik langer hier beneden? Of ons
dit nu waarlijk ernst is, dat is weer eene andere vraag.
Maar de dood is ons menigmaal liever dan’Gods weg en doen,
dewijl wij niets daarvan verstaan. Elias, ofschoon hij nog kort
te voren met alle magt gepredikt had »de Heer is God” —
zoodra hij vernam dat het slachten der Bailspriesters en de
verheerlijking Gods hem 266 weinig geholpen had, dat de
goddelooze Izebel hem dadelijk naar het leven stond, heeft
zich niet anders gedragen.

I1I.

Maar groot is de lankmoedigheid, het geduld des Heeren;
eu hoe verkeerd, hoe zondig, hoe oproerig Jona’s gebed ook
is, God geeft hem toch antwoord op zijn slechte gebed. De
Heer handelt even als eene verstandige moeder: Hij slaat er

-niet op los, maar geeft toch ook niets toe waar het de ge-

regtigheid geldt. Zoo lezen wij: €n te Yeer seite: 3 utn

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



89

tooan Billijit ontftoften? Bij zulk een antwoord had Jona stof
tot nadenken. Ja, zoo handelt de groote God met zijne
kinderen. Hij kon ons met éénen slag van zich stooten in
onze verkeerdheid en ons in zijnen toorn een eeuwig stilzwijgen
opleggen. Maar Hij doet ons niet naar onze zonden en is
gedachtig dat wij stof en asch zijn. Hij slaat ons niet dood.
omdat wij hem niet verstaan, Hij verstoot ons niet omdat
wij meenen dat wij in billijkheid op zijne wegen allerlei aan-
merkingen kunnen maken. Gij kent dezen Heer, die tot Jona
zeide: Is uw toorn billijk ontstoken? Hij is dezelfde van wien
betuigd wordt dat hij al onze zonden op zich heeft genomen,
en dat Hij den broederen in alles is gelijk geworden, opdat
hij een barmhartig en getrouw hoogepriester zou zijn om de
zonden des volks te verzoenen. Hij geeft zelfs acht op de
uitingen der verkeerdheid der zijnen, op hunne verkeerde ge-
beden en onderrigt ze met alle toegeefelijkheid, maar tevens
met den hoogsten ernst, zoodat een menschenkind alle reden
heeft bij zijne antwoorden en onderwijzingen inéén te zinken.
Jammer maar dat de mensch in zijnen verkeerden zin geen
acht geeft op het onderwijs zijns Gods, en de Heer heeft vele
moeite met hem, eer Hij hem overtuigd heeft dat de billijk-
heid en de geregtigheid steeds van de zijde des Heeren zijn
en daarentegen louter onblllgkheld en onverstand van de
zijde des menschen.

Jona sloeg daar ook geen acht op; hij meende toch dat
zijn toorn billijk ontstoken was. Tot hiertoe had hij toegezien
hoe het in de stad gesteld was, hoe daar alles, van den
Koning af tot den bedelaar toe, in zak en assche lag; alles
was verbrijzeld en verslagen, het woord van den profeet had
met magt gewerkt, het had wonderen gedaan. Maar dat alles
stond den profeet niet aan, want van het woord van onder-
gang kwam niets, zijn woord, zijne prediking werd gelogen-
straft: ja hij is billijk ontstoken , naar hij meent. En zonder
op Gods antwoord, op zijne verschoonende en onderwijzende
vraag te letten, verlaat hij de stad.

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



90

IV.

Fona nu ging ter ftab uit/ en 3ette 3ich tegen Het
ooften ter ftat; en Bij waakite 3ich atbaar een verbek/
en 3at daavonder in ve gcljadbuin tot hat bij 3aq/ wat
ban te ftab 3ou worden,

Is het mogelijk? zou men kunnen vragen, heeft Jona zulk

een hard hart, dat hij zoo weinig acht slaat op de stem des

Heeren, op het onderwijs des Heiligen Geestes? Ach ja, als

God spreekt: Ik zal het steenen hart uit u wegnemen en u
een vleeschen hart geven, dan zal het wel voor God waar-
achtig zijn en hebben wij het te gelooven dat Hij het steenen
weggenomen en een vleeschen in ons geschapen heeft. Een
teeder hart zal er wel zijn, ook een medelijdend , barmhartig
hart, de volle liefde des naasten wanneer de Heere het ge-
zegd heeft; wij echter moeten niets daarvan zien, niets daarvan
in onze magt hebben, integendeel het ondervinden dat wij in
ons zelven het onbarmhartige, liefdelooze steenen hart be-
houden hebben. Want dat was toch ten uitersten liefdeloos
van Jona, dat hij daar ging nederzitten en afwachten of dan
toch de stad niet eindelijk zou ondergaan, zoodat dan al het
schreijen en hevig roepen der mannen van Nineve, ook van
hunne' kleine kinderen en het arme vee, hun toch niets zou
geholpen hebben. - Daarenboven stelde hij zich in zijne geme-
lijkheid aan de vreeselijkste zonnehitte bloot. Nu Nineve niet
in de hitte des toorns omkwam, wilde hij zich zelven door
de hitte der zon laten plagen en daaraan sterven, of God
moest de stad omkeeren. Wijl hem de hitte echter al te
erg is, maakt hij zich aldaar een verdek en zet zich daaronder
in de schaduw neder; zoo is hij dan voor de zonnehitte
toch eenigzins beveiligd, maar Nineve moet volstrekt omge-
keerd worden, omdat fjij dit gepredikt heeft.

Maken wij het op onze beurt beter ? Als wij de menschen

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek

A



91

de waarheid voor te houden hebben, dan komen wij met
Gods woord en dreigen en dwingen met dit woord; wat
het woord nu uitwerkt heden of morgen, daar slaan wij geen
acht op, maar het moet juist Zoo geschieden als wij gezegd
hebben en wij zouden het onkruid met de tarwe willen
uitroeijen.

Daar zit Jona dan nu en wacht af of nu het_vuur niet
weldra van den hemel zal nederkomen. Heeft het niet den
schijn als ware hij de duivel? O hoe weinig was hij Gode
gelijkvormig! Hoe scheen niet ten volle dit woord op hem
van toepassing te zijn: Al ware het dat ik al het geloof had,
zoodat ik bergen verzette, en de liefde niet had, zoo ware
ik niets. Verbeeldt u een mensch, die zelf een zondaar is, die
overigens toch wist dat niemand iets ontvangen kan tenzij
het hem van boven gegeven zij — een mensch dien zooveel
vergeven was — hij kon die groote magtige stad overzien,
welke in zak en assche lag, en zijne ingewanden rommelen
niet over de duizenden ongelukkige menschen; hij zou ge-
zegd hebben »ja 266 is het goed” wanneer de gansche stad
in vlammen ware opgegaan! Neen, deze Jona moet voor de
vierschaar der philantropen veroordeeld worden. Jammer
maar dat de philantropen geheele landen en rijken, als ook
geheele gemeenten in het ongeluk en het verderf storten,
wanneer men niet naar hunne philantropie regeren en wan-
delen wil. Jona wordt echter den aangevochtenen, die geene
liefde in zich vinden, tot troost voorgehouden, op(iat zij
weten dat de menschen Gods »menfthen” zijn en opdat
zij ophouden de liefde in eigene hand te willen hebben. -
Want de liefde die de geloovigen hebben, is in Christus
Jesus en wordt slechts naar Gods wil werkzaam als de Geest
in de raderen is; zonder dat brengen zij met alle liefde toch
niets tot stand; want zonder God werkt hunne liefde toch
altijd verkeerd, en is al onze goeddadigheid niets en onze
barmhartigheid slechts onbarmhartigheid.

Het was dan toch ook eene zware zaak voor Jona; liet

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



92

God zijn woord niet komen, hetwelk hij gepredikt had, zoo
was het Gods woord niet en zoo was hij geen man Gods;
dan was God ook niet met hem, zijn gansche weg was dan
verkeerd, hij zat dan in zoriden en ketterij; hij mogt dan al
gemeend hebben dat hij het regte geloof had , maar nu bleek
het genoegzaam dat zijn gcheele weg op inbeelding berustte,
nu was dan God tegen hem en véér de Ninevitenm, zoo was
hij dan niet verlost maar lag nog in de duisternis.

Z66 is de mensch, ondanks alle ondervinding die hij ge-
maakt heeft; dewijl hij niet acht geeft op alles wat er ligt
tusschen den grondslag of zijn punt van uitgang, en het
slot of doeleinde waarheen zijne beweging hem leidt, zoo
veroordeelt hij God en zijnen eigenen weg of den stand des
naasten en den God zijns broeders. Het moet alles 246
komen en 266 zijn als hij meent.

V.

Maar de groote huisvader weet wel wat hij in zijne kin-
deren gelegd heeft en hoe Hij hen leeren moet dat zij tevre-
den worden met al zijne wegen, zich diep schamen voor
hunnen God en slechts zooveel te meer Hem als den alleen
wijzen helper en Heere verhoogen en groot maken. Het
verdek dat Jona zich gebouwd had , gaf hem toch ter naauwer-
nood schaduw genoeg tegeh de zonnehitte, en hoe meer de
zon hem stak en hoe langer tevens de omkeering van Nineve
achterwege bleef, zooveel te verdrietiger en toorniger moest
Jona worden. Daarop lezen wij nu: &n Bob de Peere be-
fchifte een Wwonderhaom/ en beeh emaopfchieten holren Fona/
apbat er fchabuln mogt 3ijn over 3tin Hoofh/ am Hem te
rebben ban 3ijn vertrict. ©n Fona vechlijhde sich over den
tmonterboom met groote blijdfchap. God de Heere, die hemel
en garde heeft geschapen, kan wel spoedig iets laten te voor-
schijn komen daar waar anders niets groeit ; zoo overschaduwde
Hij zijn kind met ecen’ wonderboomn. Dat gaf Jona groote-

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



93

blijdschap, hij was nu beter voor de hitte beschut, hij kwam
in eenigzins beteren luim, en kon nu met wat meer geduld
de omkeering der stad afwachten. Zoo geeft een vader wat
speelgoed aan ziju kind om hem voor een oogenblik zijn leed
te doen vergeten. Jona zal nu welligt gedacht hebben : Laat
Nineve nu nog maar een oogenblik overeind blijven, ik ver-
heug mij dat ik het ten minste hier iets beter kan uithouden,
en zijn ijver voor Gods woord en waarheid begint eenigzins
te bekoelen, nu hij zelf door den schaduwrijken boom wordt
afgekoeld ; zoo legt hij zich dan weltevreden ter rust, hij heeft
den schoonsten dag zijns levens genoten. Maar de Heer, die
dea visch beschikte om hem van den verkeerden weg te ver-
lossen, die den boom had gegeven om Jona te laten proeven
en smaken hoe goed het een mensch is van zijn kwaad te
worden verlost, Befcfjilite een worm teg anberen baags in Het
opgaan ban dben dageraad ; bie ftalt oen fnonderboan/ bat Hij
berbortie — en ziet, op eens waren alle blijde verwachtingen
des profeten verdwenen, en de zon begon te branden met
haren vollen gloed. Maar daar bleef het niet bij: hij ontving
schok op schok. Nu is niet alleen het verdek bedorven, niet
alleen zijn schaduwrijk verblijf verwoest, maar jjet gefchictide
alg te 3on oprees/ bat Gob een ftillen oojtetuind Gefclike,
e be 3on ftak op Ber Hoofd ban Fona/ bat Hij aaummechtig
terd, Deed God dit nu van harte? O, Hij plaagt of bedroeft
zijne menschenkinderen met van harte. Maar wij willen niet
bienaren des woords maar meefters des woords zijn. Menig-
maal heeft het den schijn alsof de Heere zeer hard en on-
barmwhartig met zijne kinderen ovingaat. Heeft Hij hun zoo
even iets gegeven, waarover zij zich verblijden, zoo duurt het
niet lang of de stille verzengende oostewind is opgekomen, en
Let schijnt niet meer waar te zijn wat God beloofd heeft: De
zon zal u s daags niet steken noch de maan des nachts. Ligt
het dan nu aan God of aan ons? Heeft Hij er ook reden toe
dat Hij ons laat klagen; Hij heeft mijue wegen toegemuurd,
met uitgehouwene steenen, Hij heeft mijne paden verkeerd,

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



94

Hij is ook een loerende beer, een leeuw in verborgene plaat-
sen. Hij heeft mijne wegen afgewend, en Hij heeft mij in
stukken gebroken; Hij heeft mij woest gemaakt *). Waartoe
dat omverwerpen onzer blijdschap, waartoe de verzengende
oostewind , waartoe dat kastijden en steken? — Dat is de liefde
en trouw des Heeren, om ons te leeren dat Hij het alleen is
en dat wij niets zijn, al zijn wij ook een profeet, een man
Gods, al zijn wij ook een der allerheiligsten. De hand in den
boezem! In Christus Jesus is leven en aan Hem is de vrucht.
en al het overleggen, doen, denken en willen is naar Gods
wet alléenlijk in Hem. Maar Wij! — Met alle gaven des Geestes
weten wij, wanneer het aan ons overgelaten wordt, niets uit
te rigten, en wat wij vermogen is alleen dit, dat wij allerlei
verkeerdheid aan den dag leggen: anders kunnen wij niets.
Mogten wij het echter maar in waarheid van ons willen weten!
Het is wel vé6r en na: Gods woord, Gods woord! evenwel
zoeken wij wat de eigenwijsheid en eigenliefde ons influisteren,
en hebben wij dat in onze handen, welnu, dan laten’wij het
Bverige voor hetgeen het is. -Dat laat God echter zoo niet
bij ons doorgaan, het moet ons bekend, ons ontdekt en ook
door ons erkend worden, opdat geen vleesch roeme voor
Gods aangezigt, en dat God als God, als alleen wijze en
eeuwige Koning erkend zij en blijve, als een God die alleen
verstaat zalig te maken. Daartoe komt dan die verzengende
oostewind, daartoe moet ons gedurig de zon op het hoofd
steken, zoodat wij aanmechtig worden.

VL

Verstaan wij dat in het begin onzes wegs, verstaan wij dat
in de aanvechting? — Ach, evenzoo min als Jona. Bij
tenfchte 3ijner 3iel te mogen fterben eu 3eive: Het ig mij
feter te fterben ban te feben. — Was dat nu lijdzaamheid

*) Klasgl. 8: 9—11.

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



95

onder de roede Gods, was dat nu eene Christelijke veroot-
moediging , eene waarachtige overgave onder Gods slaande
hand? Voorzeker niet. De huichelaars hebben, wel is waar,
steeds zoovele deugden, dat zij van al het vrome vleesch
worden aangebeden; de opregten daarentegen kunnen geene
deugd huichelen, zij geven zich zoo als zij zijn, en de heili-
gen betoonen op alle wijzen dat zij menschen zijn. Hij weet van
geene Christelijke onderworpenheid, nu hij den wonderboom
niet meer heeft, wil hij volstrekt dood zijn, en of God hem al
onderwijst met de vraag: Jg utw toon Billijk onrjtoiien ober
tien twonberfioom 3 Zoo heeft hij voor zulk onderwijs zelfs geen
besef meer; Billijfi/ antwoordt hij, i mijn tooan ontftoken/
tec boob toe. Dat is nu,niet geschreven tot troost van hen
die in hunne ligtzinnigheid zeggen : »Ik wenschte dat ik dood
was”", namelijk omdat zij hunne begeerlijkheden niet naar de
lust hunner harten kunnen verkrijgen, maar tot troost der
aangevochtene en bekommerde gemoederen, opdat zij toch
verstaan dat het niet billijk is, 266 zeer op hunne vleeschelijke
plannen te staan; en dat niets hun overkomt dat niet nit de
hand komt van een genadigen en trouwen vader, die voor
hen, hoe ‘smartelijk vele zaken hun ook zijn mogen, zoodat
zij den dood boven het leven verkiezen, toch alle dingen ten
goede doet medewerken. Dit tooh is iets dat alle heiligen ter
harte hebben te nemen, dat zij dddrom zich den dood toe-
wenschen, omdat zij de wegen .Gods niet begrijpen. Wel is
waar moet een menschenkind zich voor God vercotmoedigen
dat hij zich zoo wederspannig tegen God verheffen kan, maar
daarom moet hij de hoop der zaligheid niet laten varen. Ten
laatste zal hij zich toch schamen, dat hij zoo in het geheel
niets van Gods wegen geweten , en die wegen voor en na heeft
afgekeurd, gelijk dit de zonde en het onverstand van alle
heiligen is; evenwel zal hij ten laatste ook heilig daarover
lagchen, dat de Heere het roer in zijne hand gehouden en
hem gedragen heeft in zijnen schoot gelijk een herder het
pasgeboren lam. ’

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



96
VIL

Want zoo handelde de Heere ook met Jona.

De Heere sprak : &ij Bevgcfjoont den twouderfioom/ aan
twelfen gij niet hebt gearbeid/ nach vien g200t gemaatit ;
bic in éénen nacht werd/ enin éénen nacht verging; en
ift 30u bie g2oote {tab PRinebe niet berdchounen ? waarin
veel mweer ban -Honbed en tinintig duizend mengchen
3ijn bie geen onbergcheit weten tugfchen Hunne vegter-
hand/ en Hunne linkerfjand; taartoe Leel vees

Deze toespraak des Heeren is alles afdoend, een kind kan
ze verstaan: — een mensch Gods tot alle goed werk volko-
menlijk toebereid, draagt leed over een wonderboom, welken
hij niet geplant noch groot gemaakt heeft, een boom die op
eenen avond ontsproot en des morgens vroeg verdwenen was;
en hij draagt geen leed over zulk eene groote stad Gods als
Nineve was. Ware Nineve verwoest geworden, zoo had hij
God geprezen — nu de wonderboom vergaat, wenscht hij
zich den dood; Gods vuur zou hij over de Nineviten heb-
ben laten komen, de.gansche hitte zijns toorns, alsof dat
vuur niet brandde — en nu de hitte hem een weinig op het
hoofd brandt, wil hij niet langer leven. Wat hij, uit Gods
mond, van ondergang geprofeteerd heeft, moet snel vervuld
worden, maar of God daardoor geregtvaardigd en de naaste
juist door dit woord verlost wordt, is iets waarnaar hij niet
vraagt. Alzoo heeft hij dan in het geheel geene liefde Gods
en des naasten in zich, ofschoon hij een profeet des Heeren
is. De Heere beschaamt hem zelfs daarmede, dat hij geene
liefde tot de kleine kinderen heeft, dat hij ook niet aan het
vee gedacht heeft en dus alleen aan zich zelven, ja een
profeet draagt meer leed over een’ wonderboom dan over
eene groote stad!

En met deze onderwijzing en vraag des Heeren waarover
nog veel te zeggen ware, sluit het boek van Jona. Geen
enkel woord tegenrede meer van Jona, in het geheel geene

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



91

verdere geschiedenis van hem, hoe dan nu zijn uiteinde ge-
weest is; ook geen woord- meer van de Nineviten. @aartoe
ee! ee — ziedaar het laatste woord des boeks.

De meening des Heiligen Geestes hebt gij vernomen: alleen
in Christus Jesus is een mensch voor God regtvaardig: God
regtvaardigt een goddelooze, deze goddelooze gaat alleen aan
de hand der genade den weg van Gods geboden en is als
zoodanig heilig; het woord, waarin hij opgenomen is, werkt
alles uit vé6r hem heen en doet louter wonderen. Slechts
door diepe wegen, door de hel heen, maakt de mensch deze
ondervindingen ter zaligheid, en aan de hand zijns Gods doet
hij den goeden, welbehagelijken en volmaakten wil Gods van
harte. Dat is echter alles werk en vrucht des Heiligen Geestes,
en geene wet is tegen zulk eenen mensch in Christus Jesus.
Daarentegen is en blijft hiy door en door een mensch, die van
Gods woord en wegen hoegenaamd geen verstand heeft, en
daarom op zich zelven voor de wet volstrekt niet deugt.
Gaat het niet zoo als hij het zich heeft voorgesteld, zoo raakt
hij ras weder het spoor bijster, hij meent in zijn regt te zijn,
en dat God met hem niet handelt zoo als het behoorde, hij
geeft er in zijne moedeloosheid alles aan, zijn weg, zijn leven
zijne zaligheid. Slechts met het zigtbare is een mensch zoo
als hij op zich zelve is, tevreden, en heeft hij het goed, dan
laat bij de geheele wereld gaan zoo als zij kan. God de
Heere echter laat de zijnen niet in zulk een verkeerden zin,
maar onderwijst ze als een goed en liefhebbend huisvader;
zi) worden. dan meer en meer beschaamd over al hunne aan-
matiging en over dat wat zij gezocht hebben, en moeten ten

“laatste bekennen: God is alleen wijs, ook alleen goed, Hij alleen
heeft de kennis des goeds en des kwaads, ik ben niet gelijk God.

Ik besluit mijne toespraken met de opmerking, hoe goed

‘et is dat wij menschen, al zijn wij ook profeten des Heeren,
niet God zijn, en Gods magt en heerschappij niet in eigene
hand hebben ; anders ware de Kerk en de wereld reeds lang te
gronde gegaan, en het eene kind Gods zoude het andere in

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



98

den afgrond slepen; nu blijft het echter aan het woord over-
gelaten om met joden en barbaren, met kuischen en met
hoeren , met eerlijken en met tollenaars, met heiligen en met
zondaren, bijgevolg ook met een iegelijk vanons te handelen
naar zijne wijsheid en naar zijn welbehagen. '

Jona en Job raakten omtrent de leidingen huns konings het
spoor bijster, doordat zij niet begrepen dat een goed krijgs-
knecht de trouw des konings niet moet verdenken , al moet hij
ook door een kogelregen heen, welken de koning zelf veror-
dend heeft — en wie is er die'den grooten God in zijn doen ver-
staat? Slechts Eén is er geweest die [lem verstond, die Hem
kende, die Hem niet verdacht, ofschoon de Vader Hem nog
aan geheel andere dingen had prijsgegeven : zijn naam is Jesus
Christus. Door Hem zij God geprezen dat wij bij het noodge-
schrei, »Tk ellendig mensch, wie zal mij verlossen van het lig-
chaams dezes doods”, geene verdoemenis te verwachten hebben.

De heiligen der wereld kunnen met hunne theologie van
werken, heiligheid en deugd den profeet Jona niet verstaan;
maar de heiligen Gods kennen zich zelven wel dat zij niet
beter zijn; zij verheugen zich over Gods troostwoord: »Gij
zijt menschen, maar ik ben uw God.” En wie onder u zulke
heiligen zijt, o verheugt u over het onuitsprekelijke gedunld,
de lankmoedigheid der liefde, waarmede God ons in zijne tucht
heeft genomen. Zijn er bij ons ingewanden van barmbartig-
heid, zoo zijn zij er in Christus Jesus — anders zijn er niet
eens ingewanden bij ons voor de stomine dieren, voor het schep-
sel Grods, dat geene onstetfelijke ziel heeft, hoeveel minder voor
die welke onsterfelijke zielen hebben. Het is vit met allen roem
des vleesches! Wie zich beroemt, die beroveme zich in den
Heere alleen. Zijne is de geregtigheid, de wijsheid en sterkte,
bij Hem alleen de tronw, de liefde, de genegenheid tot het
verlorene, en zoo zal door ons zijn raad volbrast worden, dat
Hij alleen er de eer van hebben zal. Bij ons de beschaming,
bij Hem de barmhartigheid en goederticrenheid! Amen.

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



SLOTLEERREDE.

Wij hebben de beschouwing der geschiedenis van Jona ten
einde gebragt. Wij willen geen afscheid nemen van den pro-
feet zonder nog een woord gezegd te hebben dat u zeer noodig
is. Het zou toch menige ziel tot groote schade verstrekken
zoo de vogelen des hemels, d. i. de duoivel, het zaad, dat
met deze geschiedenis uitgestrooid is, wegnam, of wanneer het
zaad alleen opschoot om spoedig daarna door de zonnehitte
verdord te worden, of zoo de begeerlijkheid der oogen, de
begeerlijkheid des vleesches en de grootschlieid des levens,
benevens de lust tot het vergankelijke en ijdele, dat zaad
verstikten. Het is bij u niet alles goede aarde waar het woord
Gods komt. Om de toepassing van het woord Gods op ons
zelven is het te doen. De woorden Gods zijn als de baren der
zee: iedere baar, iedere golf, slaat met kracht om alle vleesch
in de diepte te storten, tot dat de mensch, overtuigd van
eigehe verlorenheid en van de geregiigheid Gods, des Heeren
sterkte heeft aangegrepen en geborgen is in die geregtigheid,
die alleen voor God geldt.

In den hoogsten graad verootmoedigend waren de laatste
woorden uit den mond des Heeren tot den Profeet : &n baartoe
beel bee. Hoe langen tijd zal hij de weérklank gehoord heb-
ben dezer woorden, die bij hem alle aanmatiging moesten
nederwerpen! De dieren golden bij den Heere meer dan Jona
-en zijn verkeerde wil. * Deze woorden moeten ook ons in de
ooren klinken. » Gij zult yan schaamte en schande uwen mond
niet opendoen, wanneer ik u alles zal vergeven hebben”, zoo -
luidt des Heeren venbond met zijn volk. God is vrijmagtig

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



100

in al zijn doen. Hij is Schepper der dieren zoowel als der
menschen; Hij hoort de jonge raven die tot Hem roepen
evenzoo zeker als de jonge kindertjes in de wieg. Voor den
mensch in genade zal alles dienstbaar zijn, de dieren niet
alleen, maar ook de engelen, de magtige troongeesten ; daaren-
tegen zal God, als de mensch in aanmatiging zich verheft,
z66 weinig onderscheid maken tusschen menschen en dieren,
dat Hij veeleer aan de dieren boven de menschen den voor-
rang zal geven.

Jona heeft de meening des Heeren gevoeld; daarom laat
hij geen geluid meer van zich hooren. Staat een mensch voor
God schuldig, is hij tot deze belijdenis gekomen: Tegen U,
U alleen heb ik gezondigd en gedaan dat kwaad is in uwe oogeﬁ
opdat Gij regt behoudt in uwe woorden en rein blijft als Gij
geoordeeld wordt, — 200 laat hij aan God het laatste woord ,
hij zwijgt, hij zinkt weg voor het woord des Heeren, hij ge-
looft en aanbidt. Jona stond nu ten derden male voor Gods
aangezigt in het volle bewustzijn: »Bij mij is het niet; Gij
Heere alleen zijt heilig”. — Waar lag nu de grond, dat hij niet
ter neder geslagen werd op den weg, toen hij voor God vlood,
waar de grond dat de Heere den visch verschafte, dat hij bad
en geloofde, in het ingewand van den visch, en dat de visch
hem op het drooge moest werpen, en waar de grond dat de
Heere hem. zijnen tegenzin in het leven en zijn’ toorn niet
toerekende, en dat Jona niet omkwam toen hij de laatste
woorden des Heeren had vernomen? Dezen grond zal ik u
aantoonen, want het is niet genoegzaam te zeggen: » De hei-
maar het betaamt

’

ligen zijn menschen geweest even als wij,’
ons te weten hoe wij, ofschoon menschen, evenwel regtvaar-
dig en heilig mogen zijn in de oogen Gods: — en dezen
grond zal ik u aantoonen, niet alleen opdat gij denzelven
moogt kennen, maar opdat gij ook op dezen grond bevonden
of verder opgebonwd moogt zijn. God geve dat de geschiedenis
van Jona ook bij u hare bijzondere toepassing onuitwischbaar
moge gevonden hebben.

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



101

TEXT:
-MATTH. 12 vs. 40.

Want nelijlk Pona drie dagen en bdrie nachten wag
in ben fuifi tan ten walbidgely/ af300 3af e Loon ey
menfchen drie tagen en drie nacrhten wesen in Het hart
ber aarbe.

De gelegenheid, bij welke de Heere deze woorden uitsprak
was als volgt. FEenigen van de schriftgeleerden en pharisaén,
getroffen door de woorden des Heeren die wij vs. 33—37
lezen, gevoelden het zeer goed wie de Heere eigenlijk was.
Intusschen bogen zij zich ‘niet onder des Heeren woorden,
wier kracht en waarheid zij gevoelden ; en daar het mensche-
lijke hart zeer slim is om de bestraffing te ontduiken en be-
wijzen der magt te zoeken, terwijl deze zich niet anders wil too-
nen dan door het woord, opdat men dat woord zoude geloo-
ven, — zoo wilden de phariseéil den Heere verzoeken, komen
tot Hem en zeggen vleijenderwijze, alsof zij de waarheid gaarne
zouden aannemen zoo zij slechts de volle overtniging er van
konden verkrijgen: »Meester! wij wilden van u wel een tee-
ken zien.” Hadden zij dit teeken verkregen, zij zouden even-
wel niet geloofd hebben, want de phariseén hadden nog zoo
even van een magtig teeken kennis gekregen. Er werd tot
Hem gebragt een van den duivel bezeten, die blind en stom
was; en hij genas hem, alioo dat de blinde en stomme beide
sprak en zag. Toen de phariseén dit hoorden zeiden zij, et
verachting des volks dat zich daarover ontzettede, en met
verachting des Heeren: Deze werpt de duivelen niet uit dan
door Beélzebul, den overste der duivelen. Nu waren er toch
eenige onder de phariseén, die dachten, als zij het zelven
eens zien konden, dan zouden zij kunnen besordeelen of dan
zijne teekenen, en bijgevolg ook de waarheid die uit zijnen
mond kwam , werkelijk van God waren, en dan zouden zij het

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



102

bepalen of zij hem voor den Messias houden zouden of niet
‘Waar het hun echter om te doen was, dat was: zich van de
magt des woords te ontslaan; zij zagen over het hoofd, ja
verachtten het krachtigste aller teekenen, des Heeren gedrag
hetwelk toch zoo geheel naar het profetische woord was: » Hij
zal niet schreeuwen noch zijne stem verheffen, noch zjne
stem op de straat hooren laten. Het gekrookte riet zal hij
niet verbreken en de rookende vlaswiek zal hij niet uitblus-
schen; met waarheid zal hij het regt voortbrengen.” Het was
bij de pharizeén geen honger of bekommernis der zielen, zij
waren regtvaardig, zij waren bekeerd , zij waren uitverkoren
in ‘hunne eigene oogen, de zaligheid was voor hen vast, zij
waren geen gekrookt riet, geen rookende vlaswiek, daarom
hoorden zij niets van het woord des levens en meenden dat
zij heerlijker en vromer waren dan Jesus; zij dachten zich
zelven den hemel en Hem den afgrond nabij, zij zagen niets
bijzonders aan Hem, want het woord der geregtigheid begeer-
den zij niet.

De Heere doorzag hen, daarom zeide Hij: Het boos en
overspelig geslacht verzoekt een teeken, en hun zal geen tee-
ken gegeven worden dan het teeken van Jona den profeet.
De Heere noemt de pharizeén fizng/ dewijl zij met hunne
eigengeregtigheid den menschen allerlei lasten oplegden, allerlei
moeite en werk, waaruit ten laatste niets dan goddeloosheid
te voorschijn kwam ; en ouerfpelig/ omdat zij huichelachtig
voorgaven, den Heere hunnen God te willen aanhangen en
Hem alleen dienen, terwijl zij ondertusschen aan hunne gie-
righeid, begeerlijkheid en lust dgs vleesches waren over-
gegeven en zoowel geestelijk dls ligchamelijk slechts hoererij
bedreven. Het teeken dat hun zou worden.gegeven, zou zulk
een teeken zijn dat zij nimmer zouden kunnen loochenen,
en hetwelk hun tot een oordeel verstrekken zoude, wijl de -
Heere zelf niets daarbij zou werken, maar God de Vader alles,
en wijl zj daarin al hun heil hebben en het nogtans van zich
stooten zouden.

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



103

Jona heeft het zonder twijfel den Nineviten verhaald, dat
hij drie dagen en drie nachten in den buik van den walvisch
was geweest en door den visch op het drooge was geworpen,
of het berigt daarvan was Jona alrecde vooruitgeloopen en
was al door de geheele stad Nineve verbreid geworden véér
dat Jona zelf kwam ; het heeft ook voorzeker medegewerkt dat
de Nineviten aan God geloofd hebbdn, toen zij uit den mond
van zulk een mensch vernamen: Nog veertig dagen, dan zal
Nineve omgekeerd worden. Zoo was dan Jona zelf den Nine-
viten een teeken en zij bekeerden zich. Van Christus nu
zoude de prediking uitgaan: hij is drie dagen en drie nachten’
midden in de aarde geweest, maar Israél, maar de Phariseén
zouden aan deze mare geen geloof slaan. Dit teeken zouden
zij echter hebben opdat zij den Heere niets zouden kunnen
verwijten, want een teeken zoude het zijn dat I1ij overgegeven
was geworden om verlorenen te verlossen, dat zij echter in
hunne ongeregtigheid zich niet onder zulke verlorenen hadden
willen rangschikken.

- Dat was des Heeren bedoeling met de woorden : »Gelijk
Jona drie dagen en drie nachten was in den buik van den
walvisch, alzoo zal de Zoon des menschen drie dagen en drie
nachten wezen in het hart der aarde ” De Heere heeft dus
de geschiedenis van Joua ge{ezen met toepassing op zich zel-
ven. Ofschoon hij hier slechts vergelijkenderwijze spreekt, zoo
duiden toch zijne woorden »de Zoon des menschen” en »in
het hart der aarde” op een diepere beteekenis, die daarin
opgesloten ligt.

Deze beteckenis moet de gemeente Gods verstaan, en me-
nigeen uwer worde daardoor onderwezen, deze woorden des
Heeren evenmin als de geschiedenis van Jona zelven slechts
oppervlakkig te beschouwen. |

Al het lijden dat de Ieere van zich zelven voorzegd heeft,
heeft hij voorspeld op grond van het profetische woord.
Om het werk te volbrengen, waartoe Hem de Vader op aarde
gezonden had, zocht Hij troost en versterking in het profe-

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



104

tische woord. Hij kende zich als den Zoon Gods niet alleen,
waar ook als den Zoon des menschen. Als zoodanig had Hij
ook den profeet Jona met toepassing op zich zelven gelezen,
ook daarin troost en versterking voor zich zelven gezccht. Hijj
kende zich als den tweedeu Adam, die alle zonde, schuld
en straf van den eersten Adam op zich genomen had, om
die, als hoofd der, uitverkorene menschheid, aan het ligchaam
zijns vleesches te dragen. Ofschoon een regtvaardig mensch,
regtvaardig naar Geest en geheel willens den wil des Vaders
te doen, voelde Hij zich, meer dan iemand van ons dit ge-
voelen kah, een in vleesch gekomenen. Zoo gevoelde Hij zich
niet alleen aan de volle tegenwerking des duivels en des doods
ten doel gesteld, maar ook aan het volle tegenstreven des
vleesches tegen het doen van den wille Gods. Ofschoon Hij
niet zelf in een vleesch van zonde was, zoo was Hjij toch voor
de zonde in gelijkheid van vleesch van zonde, en alleen aan
dit vleesch moest de oude Adam, moest de zonde uitwoeden
en te niet gemaakt worden; gelijk de apostel Paulus betuigt
in het 8. Cap. aan de Romeinen, dat God in dit vleesch de
zonde heeft veroordeeld Dit tegenstreven des vleesches tegen
den wil van God heeft onzen Heer onbeschrijfelijken angst
veroorzaakt. De dood van Adam, de afval van Adam, de
afval des vleesches van God lag met al zijnen drukkenden
last, met al zijue uitwerking op Hem; daarom hooren wij
Hem in de Psalmen klagen; »Laat aan mij niet te schande
worden die u verwachten, Heere Heere, laat niet schaam-
rood worden die u zoeken, God Israéls. Benaauwdheid is nabij
en er is geen helper”. Daarom klaagt hij in den 69°. Psalm:
»O God! Gij weet van mijne dwaasheid, en mijne schulden
zijn voor U niet verborgen,” en Ps. 40: »Kwaden, tot zon-
der getal toe, hebben mij omgeven, mijne ongeregtigheden
hebben mij aangegrepen, dat ik niet heb kunnen zien; zij
zijn menigvuldiger dan de haren mijns hoofds.”” Hieruit kun-
nen wij afleiden dat er een geweldig tegenstreven was tegen
den wille Gods in het vleesch waarin Hij was; want wij kun-

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



105

nen dit niet verstaan van zulke dwaasheid, schulden en zon.
den, welke wij gewoonlijk daarvoor houden, maar van den
magtigen tegenstand, welke Hij in het vleesch, waarin Hij
voor ons was, waargenomen heeft tegen het doen van den
wil des Vaders, dien Hij zoo geleel vrijwillig deed. Welken
strijd Hij daarmeé gehad heeft, betuigt de apostel tot troost
van alle aangevochtenen in den brief aan de Hebreén, waar
hij schrijft dat de Heere in alles den broederen moest gelijk
worden, opdat Hij cen barmhartig en een getrouw Hooge-
priester zou zijn; dat Hij in alle dingen verzocht is geworden-
even als wij, dat Hi in de dagen zijns vleesches gebeden en
smeekingen tot dengenen, die Hem uit den dood kon verlos-
sen, met sterke roeping en tranén geofferd heeft, en hoswel
Hij de Zoon was, nogtans gehoorzaamheid geleerd heeft uit
hetgeen Hij heeft geleden ®). Wij zien dit ook zeer bijzon-
der uit de getuigenissen, welke wij bij de Evangelisten vinden:
dat onze Heer zich gedurig van de menschen verwijderde, dat
Hij menigen kouden nacht op de bergen in het gebed heef®
doorgebragt, vooral echter nit datgene wat de Heere gebeden
heeft in den Hof Gethsemane en gedurende de drie bange
uren aan het kruis.

Bij zulke strijd, smart en schrik, helsche angst en pijn,
welke de. Heere, zoolang hij hier op aarde was in zijne aiel
geleden heeft, bij zulk tegenstreven des vleesches tegen den
wil des Vaders in zijne hooge aanvechtingen welke Hij om
onzentwille aan zijn vleesch moest verduren, waarbij Hij zoo
hevig worstelde en bad, — was het daarbij wel wonder dat
Hij, het ongeschapene Woord, die in het geschrevene woord
steeds troost en sterkte gezocht had, deze troost en sterkte
ook in het boek van Jona heeft gevonden? Hoe ras moest
Hij, die védr alle broederen gezalfd was met den Geest des
Heeren, tot dit besluit komen: Het vleesch kan niet anders
dan zich opzetten tegen den wille Gods, dat draag ik voor

*) Hebr. 2, 17; 5, 7.

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



106

mijne broederen, het vleesch moet in den dood, het moet
van de aarde weg, het moet in het hart der aarde, en met
de aarde gelijk gemaakt worden Drie dagen en drie nachten
gaat het in de aarde, gelijk Jona drie dagen en drie nachten
in den buik van den visch is geweest, maar ten derden
dage sta ik wederom op. Ik word wel gedood in het vleesch
maar levendig gemaakt in den Geest. Doch ook mijn vleesch
zal de verderving niet zien: ten derden dage komt het on-
sterfelijk en onverderfelijk weder uit de aarde te voorschijn,
en zoo zal ik dan in het gedoode ligchaam mijns vleesches,
aan de heerschappij desgenen-die het geweld des doods heeft,
dat is den duivel, en aan de heerschappij der zonde des
vleesches alsook des vleesches van zonde, vooral mijne broe-
deren een einde gemaakt hebben.

Dat het met de zaak aldus gesteld is, mijne geliefden! is
te klaarblijkelijk dan dat iemand daaraan zou kunnen twij-
felen, zoo hij slechts de waarheid liefheeft en met zijn
vleesch en zijn’ wandel naar vleesch wil ten ondergegaan
zijn, opdat hij naar Geest moge leven in Christus Jesus.

En daarin ligt ook de grond, waarom Jona driemaal ver-
lost werd, *weemaal van den regtvaardigen toorn Gods en
eenmaal uvit den buik van den visch.

Dat het vleesch zich tegen den wil van God opzet, komt
bij ons voort uit aangeborene vijandschap tegen God, uit
ongehoorzaamheid en- ongeloof, en wie het ondervonden heeft
weet dat er niets is dat zoo_ zeer den toorn Gods tegen ons
moet opwekken dan juist dit tegenstreven tegen Gods aller-
heiligsten wil, in den welken alleen onze zaligheid ligt.
Jona heeft aan dit vieesch toegegeven, en dat doen wij allen,
daarom zouden wij allen ook reeds lang verteerd zijn, en zou
Jona ook verteerd zijn geworden, zoo niet de grond, waarom
wij in Gods groote lankmoedigheid gedragen en van den toorn
verlost worden, buiten ons lag. Onzen gezegenden Heiland
was de bron van het tegenstreven des vleesches dddrom
vreemd, omdat hij de Heilige Gods was, maar toch heeft Hij

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



107

om onzentwille het tegenstreven des vleesches zelve diep ge-
voeld. Hij alléén heeft aan dit vleesch niet toegegeven, Hij
is aan den wil des Vaders gehoorzaam gebleven tot in den
dood, ja den dood des kruises. Dit is wat de apostel Pau-
lus betuigt: »Hij is in alle dingen verzocht geweest gelijk als
wij, doch zonder zonde”. Want al is het dat Hij in de Psal-
men over het tegenstreven des vleesches als over zijne zonde,
schuld en dwaasheid klaagt, zoo was dat alles Hem toch niet
eigen, maar het was de zonde, schuld en dwaasheid van ons
vleesch, welke op Hem aanliepen, dewijl Hij voor ons in
den vleesche was. Door eeuwigen Geest gaf Hij echter aan
dit tegenstreven in geenerlei opzigt toe, maar Hij droeg er de
overwinning van weg en Hij gaf zijn vleesch aan dood, vloek
en toorn alleen dddrom over, om ook het vleesch zelve daar-
van fe verlossen. Aldus heeft Hij alles uit het verderf nit en
aan God wedergebragt, en door zijne geregtigheid voldoening
verschaft en ons met God verzoend, zoodat wij in deze ge-
regtigheid Gode aangenaam en welbebagelijk gemaakt zijn.
Ziedaar dan den grond voor Jona, hierop stond hij zoo
veilig en zeker toen, hij de belofte yan Christus gekend en
geloofd had, en toen, naar de uitspraak van Petrus, de Geest
Christi in hem was. Beschouwen wij Jona bij de heilige wet
Gods, welke geen mensch op verbeurte zijner ziel overtreden
mag, zoo was hij verloren, gelijk wij allen voor deze heilige
wet Gods verloren zijn. Want in het begin zijns wegs, welke
naar Nineye leidde, was hij ongehoorzaam , en op het einde
van dezen weg betoonde hij jegens God en Zijn wil enkel
onverstand. De duivel heeft bijgevolg ook volkomen regt
.gehad hem voor God aan te klagen en hem te wederstaan,
opdat hij niet tot de zaligheid Gods kwame, want hoe zou
een ongehoorzame en een die hard van hart en onverstandig
jegens God is, bij den heiligen en alleen wijzen God mogen
wonen, en hoe ware het met Gods heiligheid overeen te
brengen, dat Hij zich met zulk eenen nog zou inlaten!
Het ligt in Gods wezen, het ligt in zijne geregtigheid dat

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



108

Hij niets meer cischt dan hetgeen er is, en dat Hij geeft wat
er niet is; van den anderen kant ligt het in zijne geregtigheid
dat Hij de innerlijke oproerigheid, den opstand van des men-
schen Ik, tegen zijnen heiligen en alleen goeden wil, tegen zijne
wegen en zijn woord, met den eeuwigen dood moet straffen.

Wij menschen klagen gewoonlijk over zonden des ligchaams,
over zonden, die wij niet loochenen kunnen, die ons al te
zeer overtuigen dat wij zondaars zijn, en wij zijn niet in-
dachtig dat de wortel aller zonden, de schrikkelijkste aller
zonden onze gewapende opstand is tegen Gods woord en wil.
Wat nu deze zonde heeft te weeg gebragt, is het allerdui-
delijkste gebleken bij onze eerste voorouders in het Paradijs.

Hoe God deze zonde, welke wij allen in Adam gezondigd
hebben, straffen moet en hoe Hij ze menigmaal gestraft heeft,
is ons uit de geschiedenis van den zondvloed bekend; en
het gebeurde met Korah en ook zeer bijzonder uit de ge-
schiedenis van Jeruzalems verwoesting Deze zonde, onzer
aller zonde, was ook de zonde van Jona. Waarom heeft de
Heer ook niet hem verslagen, waarom ook ons niet tot op
den dag van heden? '

“Jona heeft een borg voor zijne schuld gehad, een’ barm-
Lartigen Hoogepriester, verzocht in alle dingen even als hij,
den beloofden Messias; deze heeft ook voor Jona de werkin-
gen van het vleesch van zonde in het ligchaam zijns vleesches
gedood, verbroken, te niet gemaakt, en Jona bedekt met
zijne geregtigheid. Gedachtig dat Jona stof en assche was,
heeft Hij niet met hem gedaan naar zijne zonden, maar Hij
heeft zich over hem ontfermd met eeuwlge ontferming. Door
Hem werd Jona drie maal van den toorn verlost.

En dat niet alleen, maar om den wille des Gezalfden is
ook de zalving op Jona gekomen, zoodat hij bij al zijne ver-
keerdheid evenwel geleid en gedreven is geworden door Gods
Geest, om in Gods wil en wegen te wandelen.

Daardoor is het gebeurd dat Jona zich zelven heeft verloo-
chend, en van de liefde des naasten is vervuld geweest, toen

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



109

hij de schepelingen om zijnentwille in moeite, in angst en
levensgevaar zag. en heeft zich over boord laten werpen.

Door dezen Geest was het ook dat hij het geloof niet er
aan gaf, toen hij door de schepelingen in zijne zonden ge-
vonden werd, maar voor de Heidenen zijnen Heere bekende
en niet verloochende, toen hij uitriep: »Ik ben een Hebresr
en vreeze den God des hemels.”

Door dezen Geest liet hij ook den Heere niet los, toen
bij zich in den buik van de hel bevond, en hij was magtig
in het geloof en sprak terwijl hij in de duisternis zat: «Even-
wel zal ik den tempel uwer heiligheid weder aanschouwen.”

Door dezen Geest was hij het woord des Heeren gehoor-
zaam toen dit ten tweeden male tot hem kwam, en herschiep
door zijne prediking eene hellestad in eene stad, die van den
Heere begenadigd was.

Door dezen Geest hield hij aan den Heere vast midden in
zijne gemelijkheid en toorn, zocht het bij den Heere, wierp
zich zonder buichelarij aan de voeten des Heeren, dien hijj
niet verstond, toonde zich zoo als hij was, deed niet gelijk
Kain, maar als een kind des huizes dat van zijn erfdeel ver-
zekerd is; — maar door dezen Geest zweeg lij ook en deed
zijnen wond niet' meer open voor den Heere. en zijn zwijgen
was eene luide prediking: »Ik ben niet gelijk Gij, maar waar
is zulk een God als Gij zijt; mijne bloeme is afgevallen, maar
Uw woord bestaat in eeuwigheid.”

Mijne Geliefden! Z&6 schrijft de apostel Paulus: » Christus
in u, de hope der heerlijkheid. Dezen verkondigen wii, ver-
manende een legelijk mensch en leerende een iegelijk mensch
in alle wijsheid, opdat wij een iegelijk mensch volmaakt zou-
den stellen in Christus Jezus.”

Dit, namelijk een iegelijk van u volmaakt te stellen in
Christus Jezus, was het doel van mijnen arbeid en streven,
terwijl ik u de geschiedenis van den profeet Jona voorhield.

Moge deze prediking veel goede aarde gevonden hebben! Kr

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



110

is waarlijk geen heil in eenig ander, ook is er geen andere
naam gegev"en onder de menschen, waardoor wij mveten zalig
worden, dan de naam van Jezus. En er is in waarheid geene
andere volmaaktheid, dan de volmaaktheid in Christus. De
ellende en de dood, het schrikkelijke streven des vleesches
tegen de zaligheid God, is nu eens vooral in de wereld ge-
komen. Nu komt het op dit ééne aan: — door deze ellende,
door dezen dood, door dezen opstand des vleesclies heen,
eens op zich zelven verkeerden en verdraaiden mensch, jevendig
gemaakt, herschapen, verzoend, ongedeerd, heilig en zonder
vlek door te dragen, door te redden en tot God, den volza-
ligen God, gebragt te hebben, zoodat een arme zondaar zijnen
God wederzie, van wien hij afgevallen is, en eeuwig, eenwig
voor Hem in zijne heerlijkheid leve en zijne zaligheid geniete.
Dit nu is bij het » Doe dat’’ niet te zoeken, en bij alle werk
en wandel naar vleesch niet te vinden; want daarbij blijft de
innerlijke goddeloosheid en vijandschap tegen God bestaan,
als ook de huichelarij, welke een gruwel begaat juist dan
‘wanneer zij een goed werk volbrengt, gelijk wij aan de
schepelingen gezien hebben: zij riepen tot den Heere, zij
offerden en deden Hem geloften, en tegelijk vermoordden zij
hunnen broeder.” Strekken wij ons daarom tot Christus uit en
houden wij ons aan Hem met al let vertrouwen onzes harten,
zoo zullen wij wel doorkomen, ook alle volmaaktheid heb-
ben bij al onze onvolmaaktheid, ook vol goede werken zijn,
zelfs dan wanneer wij zondigeﬁ, gelijk wij dit aan Jona gezien
hebben: hij vlugt voor God, en toch is er liefde bij hem; hij
ligt in de hel, en evenwel is er hoop; hij ligt daar als een uit-
geworpene, toch is er geloof;; hij verstaat ten laatste niets meer
van God, en in al deze zijne verkeerdheid worstelen geloof,
liefde en hoop in hem, totdat hij uitsluitsel heeft omtrent Gods
handelwijze met hem en met Nineve, en zoodra hij unitsluitsel
heeft, schuilt hij aan de moederborst zijus Gods en, als een
pas geboren kind, zuigt hij melk en honig uit de liefelijkheid
en goedertierenheid des Heeren,

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



111

Het goede en dierbare profetische woord troost overal alle
aangevochtenen die tot den Heere komen en Hem vragen:
»Ben ik heilig N gelijk gij gezegd hebt, waarom stooten zich
dan twee in mijn binnenste zoo geweldig, dat ik daarvan
iederen dag mijne pijn, angst en smart heb en wel zou
willen uvitroepen: Neem die twee uit mij weg of laat mij ster-
ven.” Dan troost hen echter het woord: »Laat mijne genade
u genoeg zijn; gij zijt nogtans heilig en blijft Mij heilig, en
gaat in mijn’ weg: Ik zelf leid -u.” Ten laatste hebben alle
heiligen Gods niets meer te zeggen, dan: »Gij hebt het ge-
daan. Ik dank God door dJesus Christus, ~ijnen Heer.”
Ondertusschen zuchten zij: »Ik ellendig mensch, wie zal
mij verlossen van het ligchaam dezes doods?” En zulke hei-
ligen, welke in zich zelven slechts arme zondaars zijn, heb-
ben van den profeet Jona, voornamelijk uit het laatste hoofd-
stuk, rijken troost des harten, want dat is onze levens-
geschiedenis: Wij begrijpen den Heere niet, worden vol
toorn en ontevredenheid, zouden wel willen sterven, en de
Heere brengt ons gedurig tot een aanbiddend zwijgen, naar
zijue oneindige barmbartigheid en trouw. Dat alles doet Hij
om zijns lieven Zoons wille, die zelf ouze zonden gedragen
heeft op het hout, opdat wij, der zonde afgestorven zijude,
der geregtigheid zouden geleefd hebben.

O dat gij allen dit laatste woord »geregtigijeid” ter harte
wildet nemen! De regter staat voor de deur. Wij zijn dddr-
door'nog niet gelijk wij zijn moeten, omdat wij ons laten
védrzeggen: Wij zijn menschen, ik ben een mensch en niets -
meer: — neen wij moeten der geregtigheid geleefd hebben!
Dat zal de gr(;ote hoogernstige vraag zijn ten dage zijner
verschijning : Hebt gij der geregticheid geleefd? Wie op dien
dag, den dag des oordeels over alle goddeloosheid, den dag
der verdoemenis van allen die niet tot den Heere bekeerd
werden, met een goed geweten voor Hem wil staan, die
hebbe gezocht geregtvaardigd te zijn in het bloed des Heeren,
die hebbe gezocht, gevonden te zijn in Christus Jesus; alleen

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



112

die in Hem gevonden is, leeft der geregtigheid, want hijj
verlaat zich niet op eene geregtigheid als uit werken eener
wet, maar op de geregtigheid uit het geloove Jesu Christi,
in welke alleen men zijne viucht, de heiligmaking, heeft.
In Hem is de volmaaktheid, en de verlossing uit de zonde des
vleesches en de bevlekking des Geestes. Maakt u op, gij die
niet tot Hem bekeerd zijt, maakt u op tot Hem en kust Hem,
opdat de mannen van Nineve niet ook u veroordeelen. En gij,
die voor zijn woord beeft, gij die biddende tot Hem =zucht:

Verlos mij van den booze .” ziet op Hem en neemt dec toe-
vlugt tot Hem , die gezegd heeft: » Komt tot mij allen die be-
last en beladen zijt, en ik zal u rust geven voor uwe zielen ”

Hij, die ons het profetische boek van Jona heeft gegeven,
en het ons gaf opdat wij in zijn hart zouden zien, Hij, de
barmhartige God en Heiland zijns volks, Hij achterhale een
ieder uwer, die voor Hem wegvliedt; Hij openbare zich aan
een iegelijk uwer, die in de hel zijner ellende en zijner
verlorenheid tot Hem roept en schreit; Hij zelf neme u,
die onder zijn woord u buigt, en leide u z66 dat gij won-
deren van goede werken doet, ofschoon gij er niets van ver-
staat, en Hij onderwijze een iegelijk morrend kind zooals
Hij alléén weet te onderwijzen, en make het stil aan de
borsten zijner algenoegzaamheid en rijke genade.

Gods wil wordt geschuwd, de zee woelt, de diepte dreigt,
de hel spert hare kaken op — maar hij gaat, door den
Almagtigen aangegord; Gods weg wordt niet begrepen, de
mensch wil van den hem aangewezen post af; - wie echter
in Christus Jesus gevonden is, — volkomen en onbeschadigd
komt hij door alles heen, en dit lied verleert hij nimmer,
»(ij hebt ons gewasschen van onze zonden in Uw bloed.”

Den drieéénigen God zij eere voor zijne drievoudige en
eeuwige verlossing van al diegenen, wien het, ofschoon zij ook
vol van onverstand zijn, om het woord te doen is. Amen.

gtb0436 | www.over-theologie.nl/gratis-theologieboek



